



املیت حسین ٔ اور مقصد حسین ٔ

انسان اور اس کی اور اس کی قدر و قیمت

زیارات کی اہمیت و فضیات

نظریہ کسب پر گزرنے والا تیسرا مرحلہ:

مرجع عالی قدر دام ظلہ سے پوچھے گئے سوالات اور ان کے جوابات



ڛٛٵڿڹؙٵؿؙٳٛڶۺٙٳڵۼۣڿؙڿٵڿڿٵڸڗؿٚٷٳڵڿؽڔؘٳڶۺڿ؉ۺؽٚڹۯڿؽؚێڗٚٳڮڿڡ*ؖ* 

مدير اعلى ساحة الشيخ على النجفى نائب مدير اعلى نصير الدين انتظامي مدير شيخ قيصر عباس نظارت

سید تنویر عباس رضوی سید نشیم نقوی

معاون شخ محمد تقی ہاشی شخ محمد مجتبی خجفی لیاقت حسین فوٹو گرافر

حسین الجبوری رسالے کی سالانہ ممبرشپ حاصل کرنے کے لئے اس ممبر پر دانطہ کریں۔

00923125197082

اپنی تجاویز دینے کے لے ہمیں ای میل کریں۔

Email:m.urdu@alnajafy.com

009647601601182

صوت النحف الاشرف كورمقالات و تحريرول ميں تدوين و ترميم كا ممل اختيار ہے۔ مجلس پڑھنے کی اجرت؟

اگر کوئی خطیب مجلس امام حسین علیه السلام پڑھنے کے لئے ایک خاص مقدار میں پیے لیتا ہے تو اس مسلے کی چند صور تیں ہیں : ا: مجلس پڑھنے والا اس خاطر پیے طلب کرے کہ سننے والے کی نظر میں اس کی اہمیت واضح ہو تاکہ زیادہ سے زیادہ لوگ مجلس اور وہ ذاکر یا و نصیحت سننے کے لئے آئیں اور وہ ذاکر یا خطیب زیادہ سے زیادہ لوگوں کو علمی و دینی فلکہ پہنچاسکے اور لوگوں کو بھی اس سے اس فلکہ کا فائدہ حاصل کرنے کا موقع میسر آئے سے اس کی اس طرح کی نیت ہو تو اس صورت میں اس کے لئے پیسے لینا جائز اور

مبائی ہے۔

۲: مجلس پڑھنے والا اپنے مجلس پڑھنے کے عمل کو ابیاکام یا فعل قرار دے جس کے لئے پیسا لیا جاتا ہے جس طرح ہر مباح کام کے لئے اجیر یا مزدور لایا جاتا ہے اور اس کو ہیں مثلا مسجد کی تعمیر یا کسی روضہ وغیرہ کی تعمیر کے لئے کسی کو مزدور بنانا، دوسرے کی تعمیر کے لئے کسی کو مزدور بنانا، دوسرے الفاظ میں اگر مجلس پڑھنے والا اپنے آپ کو افیاکام الفاظ میں اگر مجلس پڑھنے والا اپنے آپ کو قرار دے کہ جس کے لئے وہ اجیر ہے اور اس مراح ہے لیکن ایسی صورت میں مجلی اس کے لئے پیسے طلب کرنا مباح ہے لیکن ایسی صورت میں مجلس بڑھنے مباح ہے لیکن ایسی صورت میں مجلس بڑھنے کا مستحق نہیں ۔ ہاں البتہ اگر وہ اس مجلس والا سوائے ان بیسیوں کے کسی چیز یا ثواب کا مستحق نہیں ۔ ہاں البتہ اگر وہ اس مجلس کا مستحق نہیں ۔ ہاں البتہ اگر وہ اس مجلس کا مستحق نہیں ۔ ہاں البتہ اگر وہ اس مجلس کا مستحق نہیں ۔ ہاں البتہ اگر وہ اس مجلس کا مستحق نہیں ۔ ہاں البتہ اگر وہ اس مجلس کا مستحق نہیں ۔ ہاں البتہ اگر وہ اس مجلس کا مستحق نہیں ۔ ہاں البتہ اگر وہ اس مجلس کا مستحق نہیں ۔ ہاں البتہ اگر وہ اس مجلس کا کو ایس کے علاوہ کوئی ایساکام بھی کرتا ہے جو البدیت کا سے کا کوئی ہے کو ایس کا کا کوئی ہے کو ایس کی خدمت شار ہوئی ہے تو ایس علیم السلام کی خدمت شار ہوئی ہے تو ایس کا کوئی ہے کوئی ہے کوئی ہے کوئی ہے کا کی کوئی ہے کوئی

اس زائد عمل کا تواب ملے گا۔

س: نعوذ باللہ اگر کوئی شخص سانحہ کر بلا اور المام حسین علیہ السلام اور باقی معصومین علیم السلام کے بارے میں مجنس پڑھنے کو شہرت اور لوگوں کے دلوں میں هیت وغیر ہے اور جو اجرت اور پیے وہ لیتا ہے وہ محل ہے اور جو اجرت اور پیے وہ لیتا ہے وہ محل اشکال اور مشکوک ہے اور احوط یہ ہے کہ ان بیسوں کا استعال جائز نہیں چاہے لوگ اسے المبیت علیم السلام کا مخلص ہی سمجھے اور وہ محل محل کو گائی میں سمجھے اور وہ محل محل کو البیت علیم السلام کی طرف دعوت دیتا ہو۔



## الملب مقصد على أور مقصد حسن على الملب مقصد مقصد مقدد مقدد مقدد مقدد اور محافظ مقصد



مقصد کی بلندی مقصد کا وقار مقصد کا اوج و عروج اس کے لئے دی گئ قربانیوں سے واضح ہوتے ہیں صاحب مقصد مقصد کے لئے مثل میں و کرن اور قمر و شعاع کی مانند اہم و مہم ہوتا ہے۔

ان دونوں (مقصد اور صاحب مقصد) جوام عالی کے ساتھ ساتھ محافظ مقصد کی کلیدی حیثیت کا اثر بھی وجہ دوام نفس پر مرتب ہوتا ہے۔ شکیل احیاء مقصد کی موجود گی کا انکار گویا طلوع متمس کے بعد اس کا انکار کرنے کے مترادف ہے۔

جیسے بعثت سکون و قرار کا نئات ، رمز حیات و ممات جس کی عزت و و قار عظمت و عروج میں آیتیں اتریں جس کو خالق کا نئات نے ایک ایسا آئینہ قرار دیا کہ جس میں اوصافِ اللی کے عکس اجرتے ہیں جس کے اسم کو خالق نے اپنے اسم عالی سے مشتق کیا جس کو ندا دینے کی منزل میں حبیب کہہ کر بکار ا ، نبی کہہ کر کلام کیا ، رسول کہہ کا مخاطب کیا ۔ میں حبیب کہہ کر بکار ا ، نبی کہہ کر کلام کیا ، رسول کہہ کا مخاطب کیا ۔ باغ بعث رسالت کو مزین کرنے کے لئے تمام اقدامات کئے آدم سے لئے علیم السلام تک ایک سلسلہ عصمت و طہارت قائم کیا ہر ایک لئیکر عیسیٰ علیمیما السلام تک ایک سلسلہ عصمت و طہارت قائم کیا ہر ایک اپنی کاوش پائیہ شکیل تک پہنچا کر جہانِ فانی کو خیر آ باد کہتا رہتا اور باغ

بعثتِ رسالت کی عظمت و رفعت میں چار چاند لگاتا رہا۔
مس رسالت کے ظامری غروب کے بعد اس عظیم قافلہ ہدایت کو منزلِ
مقصود تک پہنچانے کے لئے اور نورِ رسالت کو قیامت تک روشن رکھنے
کے لئے اولا علی ابن ابی طالب علیے ما السلام کا انتخاب کیا بعد ِ رسول جب
علی ابن ابی طالب کی شکل میں محافظ سندِ امامت پر جلوہ افروز ہوا تو
قلب مقصد پر اطمئنان و سکون کے آثار نمودار ہوئے ۔
قلب مقصد پر اطمئنان و سکون کے آثار نمودار ہوئے ۔
حسن مجتبی نے اس بارِ گراں اور تعل عظیم کو قوت ابو طالب اور شجاعتِ

حسن مجتبی گنے اس بارِ گرال اور ثقل عظیم کو قوت ابوطالب اور شجاعتِ عضنم الهی کی مدد سے با حفاظت سلسلہ ہدایت کی تیسری کڑی تک پہنچایا۔ جب یہ سلسلہ یہ ار حسین ابن علی کے کاندھوں پر آیا اس وقت حکم انول کے محلات احکام الهی کے مقبرے بن چکے تھے اور بساطِ طرز حکومت سے شریعت کی آہ و فغال اور استغاثہ کی صدائیں شب و روز سائی دینی لکیں ۔جس کی سکینی کی طرف امام اشارہ کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں کہ (میں اصلاح امت جد کے لئے نکل رہا ہوں) یعنی ماحول اتنا خراب ہو چکاتھا کہ محافظ شریعت کو اصلاح کی غرض سے خروج کرنا پڑا۔ اس منزل پر ذہن انسان میں سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر امام شنے قیام اس منزل پر ذہن انسان میں سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر امام شنے قیام

3 .2 کیوں کیا؟ شائد امام م جواب دیں کہ وعدے کا وفا کرنا ضروری ہوتا ہے کیاتم نے دعوتِ ذو العشیرہ کا منظر نہیں دیکھا کہ جس میں ایک محمد نے دوسرے محمد سے حفاظت کا وعدہ کیا تھا البذا ہر دور کا محمد اس وعدے کو وفا کرے گا۔

اس محمد نے پہلی ہی منزل میں تحفظِ توحید کے لئے محسن جیسے بیجے کی قربانی پیش کی ، سیده صدیقه طامره جیسی صاحب ِ عصمت و مر تز نزول آیت تطھیر کی عظیم قربانی پیش کی جس کا اندازہ سوائے علی علیہ السلام اور کشی کو نہیں ہوسکتا اس انسان کی کیفیت کیا ہو گی جس نے سورج غرار پ ہوتے ہوئے منظر کے ساتھ گھر میں سٹمع روشن ہوتے ہوئی تو دیکھی مگر جب طلوع صبح کی منزل آئی تو سب تجھ تاریکیوں کی نظر ہوچکا تھا۔ امیر کا ننات کے ساتھ بھی ایبا ہوا ابھی رسالت کی نگاہیں واپس تو منظر کچھ اور ہے کیکن نگاہ رسالت کے بند ہوتے ہی منظر بدل گیا ، دنیا ویران ہو گئی ، گکشن بر ماد ہو گیا ، گلتان صحر اء میں تبدیل ہو گیا ایسی حالت میں بھی محافظ شریعت نے تحفظ شریعت کا بھار اٹھائے رکھا۔

اس منزل پر اہم ذمہ داری بنت رسول نے اٹھائی اور علی کی محافظ بن گئ تحفظ ولایت کرتے ہوئے رخ ِ ظلم پر ایسا طماچہ مارا کہ تا قیامِ قیامت

عاصبانِ حَق ولایت اپنا چرہ نہیں اٹھا سکتے ۔ یہ ایک ایبا قدم تھا ایبا فعل تھا ایبا کردار تھا کیے جس نے بعد میں آنے والی نسلوں کو سیسہ پلائی ہوئی دیوار کی طرح متحکم کر دیا جس کی مثال تاریخ نے خاندان رسول اور ان سے تعلق رکھنے والے افراد سے پیش کی ۔خصوصاً صحر ائے کر بلا میں رونما ہونے والے واقعے میں نظر آتی ہے جہاں خاندان رسالت کے افراد عزم حوصلے میں معراج یہ نظر آتے ہیں بہوں اسکاب کا کردار حسین ابن علی نے بول پیش کیا بزم سجی ہوئی ہے مند امامت یر آ قاب امامت جلوہ فروز ہے ایک عجیب منظر ہے اصحاب کے روشن چبرے نگاہ ماہ و انجم کو خبرہ کئے ہوئے ہیں بزم نور علی نور کا مصداق بنی ہوئی کہ ججت اللی نے چراغ کو خاموش کیا۔

ہم التجا کرتے ہیں کہ مولا یہ کیا فعل انجام دیا ؟شائد امام کا جواب آئے کہ میں یہ جاہتا ہوں کہ ان روشن چبروں کو مصباح امامت کی ضوء میں دیکھو اگر چراغ دنیا کی روشنی میں دیکھو گے تو جون فقط جون نظر آئیں گے حبیب فقط حبیب نظر آئیں گے اگر مصباح امامت کی ضوء میں جون کو دیکھو گے تو اس صف میں کھڑے نظر آئیں گے کہ گوم نایاب نظر آئیں کے جن کو نمونہ عمِل قرار دینے کا حکم ُ خالق کا ئنات نے دیا ہے حبیب فقط حبیب نہیں بلکہ لائق سلام فانی زمراً نظر آئیں گے۔

دفاع حق اور تحفظ مقصد میں جس انداز سے خاندان رسالت نے پیش قدمی کی اس کی نظیر نظر نہیں آتی مصباح امامت سے روشن ہونے والے مصباح امامت کے سوال پر جواب کی صورت میں بیٹیم حسن نے جن الفاظ کے ساتھ تاریخ رقم کی اور تاریخ کے اوراق پر عبارت لازوال تحریر کی اور حقائق موت و حیات سے بردہ اٹھانے والوں کو تاریخی آئینہ د کھا با

اس کا جواب رہتی دنیا نہیں لا سکتی ۔ یہ صرف چیا اور سینیج کے در میان گفتگو نہ تھی بلکہ امامت تدریس کے میدان میں متھی اسی کئے سوال کیا بیٹا تمہارے نزدیک موت کیسی ہے ؟ جواب مجھی سوال کی کیفیت کے مطابق تھا چیا شہد سے زیادہ شیریں۔ شائد امام مظلوم اس سوال و جواب کے ذریعے یہ پیغام دینا جاہ رہے ہوں کہ دیکھو کہ جو انسان حق پر ہوتا ہے اس کے لئے موت شہد سے زبادہ

عزیز ہوئی ہے۔ یہ بھی مقاصد حسین میں سے ایک مقصد تھا کہ اہل حق کو آگاہ کیا جائے کہ راہِ حق میں موت سے گلنے کا ذائقہ کیا اور کیسا ہے کہ جس کی طرف حسین مر کو بلاتے رہے اور جس سے حر کو متمسک ہونے کی دعوت دیتے رہے کہ اگر حق پر آ کر موت آئے تو کس قدر آسان ہوجاتی ہے انسان اس سے لذت اٹھا سکتا ہے لینی عبد سے معبود کی ملاقات کا ذریعہ بن جاتی ہے رحت الی کی سب بن جاتی ہے انعامات رب کا مر کز بن جاتی ہے زیاراتِ انبیاء کا وسلِیہ بن جاتی ہے لیکن اگریہی موت راہ باطل پر آئے تو ملکنی کا اندازہ غیر ممکن ہوتا ہے وہ موت الی موت ہے جو غضب الی کا سبب بن جاتی ہے رحمت الی سے دوری کا ذرایعہ بن جانی ہے۔

اور اس سوال کے ضمن میں شائد ججت خدا یہ پیغام دینا چاہتی ہو کہ دیکھو کہ ولکھ ولکھ واللہ علی منزل میں حصار کشکر کے قاسم بیتیم حسن کم سنی کی حالت میں نشکی کی منزل میں حصار کشکر باطل کے درِ میان شجاعت و ہمت و جرات کی معراج پر ہے نہ تشکی کا غلبہ ، نه کم سنی کی فکر ، نبه محصور ہونے کا خوف ، نه لشکر باطل کی کثرت کا ڈر ۔ پس جس کا بیٹا کم سنی میں شجاعت کی اس منز ل پر ہو اس کا باپ شجاعت کی کس معراج پر ہوگا اور شائد ظالم وقت سے مخاطب ہو کر آواز دی ہو کہ دیکھ ہمارے گھر انے کے بیچے موت سے کس قدر مانوس ہیں تو ہمیں موت سے کیا ڈراتا ہے۔

ہم خاموش اس لئے ہیں کہ ہمارا ہر فعل مرضی الی کے ماتحت ہوتا ہے ہم کوئی بھی اقدام اپنی مرضی سے نہیں کرتے بلکہ مرضی الہی کے پاپند ہوتے ہیں اس گھٹا ٹوک اندھیرے میں مصیبت کے طوفان میں مقصد حسينً كالتحفظ مقصد ثاني زهراءً كي شكل مين پروان چڑھا \_

م طرح کی قربانیاں مصائب و آلام پر صبر و مخمل تازیانوں کی ایداء بے ردائی کی ضرب اسیری کی اذبت تشہیر کا زخم مگر لبوں پر شکوہ نہ گلا چونکہ مقصد بشهیدِاعظم ملی بقاء کا سوال تھا۔درِد کا بحر بیکران جس میں درد و الم و عُم كي اتني طغیانی كه جس كا سامنا ناممكن هو اس منزل پر ایك خاتون شرکیک ِ کارِ امامت بن کر حسین کا ساتھ دے رہی ہے صبح تا شام حسین ً کی شیر ول بہن ہر منزل پر حسین کی شریک ِ کار رہی اکبر کا لاشہ اٹھانے میں حسین کے ساتھ حسین کو سوار کرانے میں زینب سی بہن موجود

تاریخ عالم میں کربلا ایک ایسا مرکز ہے کہ جہاں ایک طرف ظلم کی انتہاء ہے بربریت بے حد و حصار نظر آتی ہے تو دوسری طرف صلر و محل کے ایسے جواہر ہیں جو بحر کا نئات میں کہیں دستیاب نہیں عزم و استحکام کے ایسے پہاڑ ہیں جن کو مصائب و آلام کے لشکر ان کے مقاصد سے منحرف نہ کر کے ثانی زھراء " نے ان مصائب کے باوجود نہ شکوہ کیا نہ گلہ نہ بددعا کے لئے ہاتھ بلند کئے بلکہ جب موقع ملا اپنے بھائی کے مقصد کی ترویج کرتی رہی۔ عم والم کی آندھیوں کے ماوجود دشمنان اسلام کا اس انداز سے سامنا کیا کہ دشمنوں کو شام ِ غریباں کا سورج ڈھکنے سے پہلے اپنی شکست کا اندازه ہو گیا اور جب ظالم بحر غرور و تکبر نشہ میں غرق صاف نظر آنے والی اپنی حقیقی فلست' کی خَبَالت کو چھیانے کے لئے ٹانی زہراء سے کہنے لگا کہ کیا تم نے نہیں دیکھا کہ اللہ نے تمہارے ساتھ کیا کیا ؟ تواس کے جواب میں آپ نے دشمن کی شکست ِ فاش اور اپنی فتح ِ عظیم کا اعلان كرتے ہوئے ارشاد فرمایا: مارایت الا جمیلا





## انسان اور اس کی

## فرر و قبرت

انسان کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنی حقیقی قدر و قیت اور حیثیت کو پیچانے کیونکہ جب انسان کو اپنی قدر و قیمت اور حیثیت معلوم ہو جاتی ہے تو وہ قسی نیک عمل کے بجالانے پر فخر و غرور میں مبتلا تنہیں ہو تا اور فخر و غرور ہی الیی چیز ہے کہ جو نیک اعمال کو ختم کر دیتی ہے۔ جب بھی انسان کوئی نیک ممل سر انجام دے تو اسے یہ گمان تہیں کرنا جاہئے کہ وہ اس عمل کے کرنے سے اللہ کے نیک پر ہیز گار اور صالح بندوں میں شامل ہو گیا ہے۔ ضروری ہے کہ نیک عمل کی بجاآوری کے ساتھ ساتھ انسان اینے اندر اس بات کا احساس پیدا کرے کہ اس نے اس نیک عمل کی بجا آوری کے دوران خدا کی اطاعت کا حق ادا نہیں کیا بلکہ اس نے اس سلسلہ میں کوتاہی سے کام لیا لہذا اسے اپنے اندراینی کوتاہی کا اعتراف کرنا چاہیے انسان کو جب بھی کسی نیک عملٰ کے بحالانے کی توقیق حاصل ہو تو اسے جاہیے کہ وہ اپنے دل میں اس بات کا یقین رکھے کہ یہ توفیق خدا کی طرف سے اس پر لطف و کرم اور احسان کانتیجہ ہے۔ اس نیک عمل کے سر انجام دینے میں خود انسان کی کوئی حیثیت نہیں بلکہ سب خدا کی طرف سے اس پر احسان ہے للذا اگر انسان کے اندر مذکورہ احساس پیدا نہ ہو تو اس کا کیا ہوا نیک عمل لغو اور

بے فاکدہ ہو جاتا ہے۔
ہندہ کو چاہئے کہ محل اخلاص ،خلوص اور فقط خدا کی رضا کے لئے تمام ہندہ کو چاہئے کہ محل اخلاص ،خلوص اور فقط خدا کی رضا کے لئے تمام نیک اعمال سر انجام دے اور اس بات کا عقیدہ ویقین رکھے کہ خدا تعالی نے جتنے واجبات اور مستحبات قرار دیئے ہیں اور بندے کو ان کے بجا لانے کا حکم دیا ہے یہ سب کے سب خدا کی طرف سے اس پر احسان اور لطف و کرم کی وجہ سے ہیں تا کہ انسان ان واجبات اور مستحبات کے لطف و کرم کی وجہ سے ہیں تا کہ انسان ان واجبات اور مستحبات کے ذریعے اپنی اصلاح و تربیت کر لے اور نفس و روح پاک و پاکیزہ کرلے۔ پس جو شخص اپنے آپ کو برئی صفات وعادات کی پلیدگی سے پاک نہیں کرے گا اور اپنی روح و نفس کو پاک و طام نہیں کرے گا وہ جنت میں داخل نہیں ہوگا۔ اللہ تعالی نے جمیں جن عبادات اور دوسرے امور کا داخل نہیں ہوگا۔ اللہ تعالی نے جمیں جن عبادات اور دوسرے امور کا حب بھی کوئی انسان کوئی نیک عمل بجالائے اسے چاہیے کہ وہ اس نیک حب بھی کوئی انسان کوئی نیک عمل بجالائے اسے چاہیے کہ وہ اس نیک

نہ لائے کہ اس نے اللہ کی نعمات یا اس کے احسانات میں سے قسی ایک کا بھی حق ادا کر دیا ہے یا جس طرح اسے شکر ادا کرنا جاہیے تھا اس نے شکر ادا کردیا ہے بلکہ اسے جاہیے کہ وہ خدا کا شکر یہ ادا کرے کہ اس نے اسے اس عمل کے بحالانے کی توفیق عطا کی۔ اسی طرح اس مات کو ذہن تشین کرلینا ضروری ہے کہ اگر کوئی عمل خلوص ،اخلاص · اور قربتِ خدا کی نیت سے خالی ہو تو وہ عمل اس تھلکے کی مانند ہوتا ہے کہ جس کے اندر مغز نہیں ہو تا ۔ انسان مر وقت خالق کا ئنات کے حضور میں رہتا ہے انسان حقیقت میں مر وقت خدا تعالی کی بارگاہ میں ہوتا ہے لہذا اگر انسان کے اندر کوئی بھی نیک کام کرتے وقت یہ احساس نہ ہو کہ وہ اسنے پرور دگار اور بالنے والے کے حضور میں کھڑا ہے تو وہ اس کام کو اس طرح سے انجام منہیں دے گا جس طرح اس کے انجام دینے کا خُق ہے ۔ بیا ات باد ر تھیں کہ بندگی کے مفہوم کو سمجھنے اوربندگی کا حق ادا کرنے میں عبادت کا بہت بڑا اور اہم کردار ہے اور اس طرح خدا کے ساتھ اخلاص اور خداکی رضا کے حصول کے سلسلہ میں بھی عبادت ایک بنیادی حیثیت رکھتی ہے۔ پس جو شخص جنت یا کسی انعام کے حصول کے لئے نماز پڑھتا ہے یا کوئی عبادتی کام سر انجام دیتا ہے تو حقیقت میں ایبا مخص اپنی ہی ذات کی خوشنوری کے حصول میں لگا ہو ا ہے اور اپنی ہی خواہشات کو بورا کرنے کے چکر میں ہے کیس ایسا بندہ حقیقت مین عبودیت اور بند کی کاحق نہیں ادا کر رہا کیونکہ اس کا نماز يرِّ هنا ،روزه ر كهنا ، حج كرنا ، اور معصومين عليهم السلام كي زبارت كرنافقط اینی خواہشات کے حصول اور دنیاوی و اُخروی فوائد حاصل کرنے کے لئے نے ۔ پس جب عبادت کا مقصد فقط اپنی ذاتی خواہشات کا پورا کرنا ہو تو وہ حقیقت میں اپنی ہی ذات کی ایوجا شار ہوتی ہے کیونکہ اگر اس مخص کی خواہثات عبادت اور اطاعت خدا کے بغیر دنیا و آخرت میں پوری ہو تیں تو وہ نہ تو خدا کی عبادت کرتا اور نہ خدا کی اطاعت کرتا ۔ اسی طرح جو تشخص دنیا یا آخرت میں خدا کے عذاب اور جہنم سے فرار کی خاطر اللہ تعالیٰ کی عبادت و اطاعت کرتا ہے ایسا سخص بھی آینا ہی محب و خیر خواہ ،

عمل کے کرنے پر خدا کا شکر ادا کرے اور مر گز اینے ذہن میں یہ خیال



ج ع .2 اینی ہی ذات کا تابع اور اپنی ہی ذات کا پجاری ہے کیونکہ وہ فقط اس کئے خدا کی عبادت واطاعت کر تا ہے تا کہ وہ اپنی ذات کو تکلیف ، عذاب ، تلف و بے کار جانے سے بحالے کیونکہ وہ اپنی ذات سے محبت کرتا ہے اور ساری عبادت فقط این ذات کو بھانے کے چکرمیں کرتا ہے اگر ایسے شخص کو اس بات کا یقین ہو کہ عبادت و اطاعت کے بغیر وہ عذاب الہی سے پچ نکلے گا تو وہ کبھی اطاعت خدا نہیں کرے گا۔ پس ایسا شخص بھی ا بنی خواہشات کی پوجا کرتا ہے ارشاد قدرت ہے : ( کُفُرِیْتَ مُنْ اتْخَذِّ لَهُ بَواهُ) (سورة الجانبة آيت ٢٣)

ترجمہ : کیا تم نے اسے دیکھا ہے کہ جس نے اپنا معبود اپنی خواہشات کو

پس خالص اور حقیقی عبادت و اطاعت وہ لوگ کرتے ہیں جو اپنی ذات اور خواہشات کی غلامی سے آزاد ہوں اور اینے آپ کو انھوں نے خدا تعالیٰ کی رضا کے حصول کے لئے وقف کر رکھا ہون۔ ایسے لوگ خدا کی عبادت فقط اس لئے کرتے ہیں کہ خدا ہی لائق عبادت ہے۔ خدا کو فقط عبادت کا اہل قرار دیتے ہوئے اس کی عبادت کرتے ہیں اور فقط اس کی رضائے حصول کے لئے اس کی اطاعت کرتے ہیں جبکہ پہلی دو اقسام ہے تعلق رکھنے والے افراد غلامی کی زندگی گزار رہے ہیں اور اینے ہی نفس کی قید میں ہیں اور اینی ہی ذات کو خوش کرنے کے لئے اپنی ہی ذات کی بوجا کرتے ہیں ۔ خدا ہم سب کو غلاموں جیسی عبادت و اطّاعت

مجھے ایسے افراد پر بہت تعجب ہوتا ہے کہ جو امام حسین علیہ السلام یا فسی اور معصوم کی زیارت کرتے ہیں اور یہ گمان کرتے ہیں کہ میں نے جس معصوم کی زیارت کی ہے اس کے پاس اس زیارت کی وجہ سے میرا حق ثابت ہو گیا ہے گویا کہ اس نے معصوم کی زیارت کر کے معصوم یر احسان کیا ہے لہذا معصوم پر میراحق ہے۔ حالانکہ حقیقت میں اس معصوم نے اس پر احسان کیا ہے اور اسے اپنی زبارت کا شرف بخشا ہے اور اینی ضریح کے سامنے کھڑے ہونے کی اجازت دی ہے لہذا ضروری ہے کہ زیارت کرنے والے کو سب سے پہلے خدا کا شکر اوا کرنا جائے کہ اس نے اسے نحسی معصوم کی زیارت کی توفیق عطا کی ہے اور پھر اس کے بعد جس معصوم کی زیارت تر رہا ہے اس کا بھی شکریہ ادا کرنا چاہئے کہ اسے حرم میں واخل ہونے اور زیارت کرنے کی اجازت عطا

اس بات کو ذہن نشین کرنا واجب ہے کہ جو شخص عبادت و اطابعت ترک کرتا ہے وہ بغیر کسی شک کے گناہگار ہے اور اسی طرح جو سخض خدائی قوانین کی خلاف ورزی کرتا ہے وہ خدا ، معصومین بلکہ یوری کا ننات کا مجرم ہے کیونکہ گناہ اور اس گناہگار کے وجود سے بوری کا ننات بری طرح متأثر ہوتی ہے روایات سے بیہ بات ثابت ہے کہ بہت سے ایسے گناہ ہیں کہ جن کی وجہ سے آسان سے بارش نہیں برسی ، بہت سے ایسے گناہ ہیں جن سے فضا ساہ ہو جاتی ہے ، بہت سے ایسے گناہ ہیں کہ جن سے بیار ماں اور وہائیں وجود میں آتی ہیں بہت سے گناہوں کی وجہ سے غربت آور فقیری میں اضافہ ہوتا ہے ، بہت سے گناہ لوگوب کو سیدھے راستے سے منحرف کرنے کا سبب بنتے ہیں ۔ یہ بات واضح ہے کہ جب بھی خدا کی طرف سے کوئی بلا یا عذاب نازل ہوتا ہے تو م مستخص حاہے وہ نیک ہو یا بدکار اس کی لپیٹ میں آجاتا ہے۔ پس جو

ستخص بھی گناہ کرتا ہے یا واجبات میں سے نخسی واجب کو جپھوڑتا ہے وہ قدرتی آ فات کا سبب بنتا ہے اور اس کی وجہ سے مر کوئی بری طرح متأثر ہوتا ہے کیں اس طرح سے گناہ کرنے والا خدا ، تمام انسانوں بلکہ یوری کا ئنات کا مجرم بن جاتا ہے ۔ لہذا ہر گناہگار کے لئے ضروری ہے کہ جب بھی وہ اپنے گناہوں اور سر فتی کی طرف متوجہ ہو اسے اپنے گناہوں سے توبہ کرئی چاہئے خدا سے طلب مغفرت کرئی چاہئے اور خدا سے دعا کرنی حاہیے کہ اُس کے گناہوں کی وجہ سے مخلوق میں سے جس جس کو بھی کوئی تکلیف کینچی ہے خدا اس مخلوق کے اندر بھی نرمی کا گوشہ پیدا کر دے کہ وہ بھی اس کو معاف کر دے۔

یہ بات واضح رہے کہ جتنی بھی قدرتی آ فات کا ہمیں سامنا کرنا پڑتا ہے جیسے زلزلہ ، سیلاب ، طوفان ، خشک سالی وغیرہ اور اسی طرح ظالموں کی طرف سے ہم پر جینے بھی ظلم و ستم ڈھائے جاتے ہیں اور ظالمین مسلمانوں کو دنیا میں ذلیل و رسوا کرتے ہیں یہ سب کی سب مصبتیں سناہوں کے ارتکاب کا نتیجہ ہیں۔

الله ِ تعالَىٰ نے انسان کے لئے مر طرح کی نعمات کو خلق کیا اور کسی چیز کی کمی نہیں چھوڑی کیکن بندے خود اپنے ہی ہاتھوں سے گناہ کر کے اور شریعت سے منحرف ہو کر ان مصیبتوں کے نزول کا سبب بنتے ہیں۔ ارشاد قرآن ہے: ( بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فُولَنَّكَ صَحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) ( سورة البقره آيت ٨١) رِّرْجمه: " بِ شُكَ جن لو گوں کنے کو کی گناہ کیا اور ان کو ان کی خطانے کھیر لیا پس یہی وہ لوگ ہیں جو اہل جہنم ہیں اور وہ ہمیشہ اس میں رہیں گے '' ایک اور جگہ ارشاد ہوتا ہے :

( ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ مَا كَسَبَتْ يَدِي النَّاسِ لِيُذيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ) ( سورة الروم آيت اسم )

ترجمیہ: '۱۱ لوگوں کے اینے اعمال کی وجہ سے مصیبت خشکی و تری میں ظاہر ہو گئی تاکہ خدا ان کو اُن کے لعض اعمال ( کی سزا ) کا مزہ چکھائے شاید یہ لوگ ( سیدھے راستے پر ) ملٹ آئیں

ارتثاد قرآنى إ : ( وَلَوْ يُؤَاخِذُ الله النَّاسَ مَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِ مَا مِنْ دَابَّةٍ) ( سورة فاطر آيت ٣٥ )

ترجمہ: أَلِ اكر خدا تمام انسانوں سے ان كے اعمال كا مواخذہ كرتا تو روئے زمین پر مسی رینگنے والے کو تبھی نہ چھوڑتا '

شاید کسی کے ذہن میں یہ بات آئے کہ معصومین علیہم السلام مجھی تو مصائب میں مبتلا ہوئے حالاتکہ ان کے بارے میں گناہ کی نبیت کا سوچا مجھی نہیں جا سکتا۔

تو یہ بات باد رکھیں جیسا کہ میں نے پہلے اس بات کا ذکر کیا تھاکہ گناہوں کے ارتکاب کی وجہ سے آنے والی مصیبتوں میں سب لوگ گر فتار ہوتے ہیں گناہ کاروں کے گناہوں کی وجہ سے جو مصائب اور بلائیں آتی ہیں ان کی اذیت صالح اور غیر صالح سب کو ہی برداشت کرنی پڑتی ہے مثال کے طور پر دنیامیں بنی امید و بنی عباس اور آج تک آنے والی تمام ظالم حکومتیں لو گوں کے گناہوں کے ارتکاب کا متیحہ ہیں لیکن ان ظالم کومتوں کے ظلم کی چکی میں سارے لوگ پسے جارہے ہیں پس اس اعتبار سے گناہ کرنے والے لوگ تمام (انسانوں، معصومین بلکہ) یوری کا کنات کے دستمن ہیں آفات ان کے گنا ہوں کا نتیجہ ہیں۔ و الحمد للله رب العالمين





زیارت کا معنی ہے کہ کسی امام ، نبی ، ان کی اولاد یا شہداء کے مزار پر حاضری دینا جس طرح انبیاء اور آئمہ کی زندگی میں ان کی خدمت میں حاضری دینا جس طرح انبیاء اور آئمہ کی زندگی میں ان کی وفات کے بعد ان کی زیارت کرنا انسانی شخصیت کی تربیت اور باعث اجر و ثواب ہے ۔ پیمبر اکرم النائی آئم ، حضرت سیدہ زھراء سلام اللہ علیجا ، آئمہ معصومین علیجم السلام اور علماء و صالحین کی زیارت کی بہت زیادہ تاکید کی گئی ہے۔

زیارت آئمہ علیم السلام ان کے مقام و مرتبے اور جلالت وعظمت کا اعتراف ہے ان کی سیرت پر چلنے کا سبب ہے ان کے راستے اور طریقے کا احیاء ، ان سے تجدید عہد ، ان سے محبت و مودت ان کی ولایت پر طابت قدمی اور ان کے ذکر اور تعلیمات کو زندہ کرنے سے عبارت ہے

حضرت امام على رضا عليه السلام فرمات بين :

سَمِعْتُ الرِّضَا عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ: «إِنَّ لِكُلِ إِمَامٍ عَهْداً فِي عُنُقِ أَوْلِيَائِهِ وَ شِيعَتِهِ، وَ إِنَّ مِنْ تَمَامِ الْوَفَاءِ بِالْعَهْدِ وَ حُسْنِ الْأَدَاءِ زِيَارَةَ قُبُورِهِمْ، ( كَافَى ( ط - دار الحديث ) ؛ ج 9 ؛ ص ٢٩١)

آگاہ ہو جاؤم امام کا اپنے چاہنے والوں اور زمانے والوں سے ایک عہد و پیاں (پر ایک حق) ہے اور اس عہد و پیاں کو بہتر انداز میں اپنانا ان کی قبور کی زبارت کرنا ہے۔

اور یہ زیارات جہال خود زائر پر گہرا اثر مرتب کرتی ہیں وہاں اس بات کی دلیل بھی ہیں کہ زائر اللہ تعالی اور اس کے بھیجے ہوئے ہادیانِ برحق کی دلیل بھی معرفت رکھتا ہے اس لئے کہ یہ زیارات آئمہ معصوبین علیهم السلام کی تعلیمات اور ان کے پیغام کو انسانی معاشرے میں نشر کرنے اور پھیلانے کا بہترین ذریعہ ہے۔

نا میں معلوم کے میں کہ جب ظالم اور باطل سٹمگر قوتیں طاقتیں انبیاء علیهم السلام اور آئمہ البیت علیهم السلام کے آثار کو مٹانے کے

وسعت رزق کا مجھی سبب ہے۔

قَالَ الصَّادِقُ ع إِنَّ أَيَّامَزَائِرِالْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ ع لَا تُعَدُّ مِنْ آجَالِهِم ( بحار الأنوار (ط - بيروت) ؛ ج٩٨ ؛ ص٤٧)

امام صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ امام حسین علیہ السلام کے زائر کے (زیارت کے) دن اس کی عمر میں شار نہیں گئے جانیں گے۔ ان مضامین پر مشتل دیگر سینکروں روایات ہیں جو امام علیہ السلام کی زیارت کے فضائل اور مرتبے کو بیان کرتی ہیں ۔

اور یہ روایات عام ایام میں زیارت کے تواب کو بیان کرتی ہیں ہم ذیل میں چند روایات مخصوص ایام مثیں زیارت کی فضیات کے بارے میں گفل

يوم عرفه كي زبارت كا ثواب:

متعدد روایات سمیں وارد ہوا ہے کہ اللہ تعالی عرفہ کے روز اہل عرفات یر رحمت و مغفرت کرنے سے پہلے زائرین امام حسین علیہ السلام پر . رحمت و مغفرت کی نظر فرماتا ہے۔

نیز امام جعفر جعفر صادق علیه السلام سے روایت ہے:

قَالَ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدِ ع مَنْ زَارَ قَبْرَ الْحُسَيْنِ ع يَوْمَ عَرَفَةَ عَارِفاًبحَقِّهِ كَتَبَ اللَّهُ لَهُ ثَوَابَ أَلْفِ حِجَّةِ وَ أَلْفِ عُمْرَة- وَ أَلْفِ غَزْوَةٍ مَعَ نَبِيٍّ مُرْسَل وَ مَنْ زَارَ أَوَّلَ يَوْم مِنْ رَجَبِ غَفَرَ اللَّهُ لَهُ الْيَتَّةَ.( كامل الزيارات ؛ النص ؛ ص١٧٢) امام علیہ اُسلام نے فرمایا کہ جو سخص عرفہ کے دن امام حسین علیہ السلام کی زیارت کرے تو اللہ تعالی اس کے حق میں مزار نجے ، مزار عمرہ اور نبی پیر سل کی رقاب میں مزار مرتبہ جہاد کرنے کا ثواب عطا کرتاہے اور جو سخص اول رجب کو امام کی زیارت کرے اللہ اس کے سارے گناہ

شب عاشور اور روز عاشور کی زیارت:

امام صادق عليه السلام سے روايت ہے :عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع مَنْ زَارَ الْحُسَيْنَيَوْمَ عَاشُورَاءَ وَجَبَتْ لَهُ الْجَِنَّة (كامل الزيارات ؛ النص ؛ ص١٧٤) امام علیہ السلام نے فرمایا کہ جو سخص امام حسین علیہ السلام کی زیارت کرے اس پر جنت واجب ہے۔

دیگر بہت ساری روایات کا مضمون ہیے ہے کہ جو شخص روزِ عاشورہ امام حسین علیہ السلام کی زیارت کرے تو اتنا ثواب ملے گا کہ جیسے وہ اس روز امام حسین علیہ السلام کے ساتھ کربلامیں شہید ہوا ہو۔ روز اربعین کی زیارت:

امام حسن عسری علیہ السلام سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا:

قَالَ الْحَسَنُ الْعَسْكَرِيُّ عِعَلَامَاتُ الْمُؤْمِن خَمْسٌ صَلَاةٌ إِحْدَى وَ الْخَمْسِينَ وَ زِيَارَةُ الْأَرْبَعِينَ وَ التَّخَتُّمُ بِالْيَمِينِ وَ تَعْفِيرُ الْجَبِينِ وَ الْجَهْرُ بِ بِسْمِ اللَّه الرَّحْمن الرَّحِيم. (روضة الواعظين و بصيرة المتعظين (ط - القديمة) ؛ ج١

المام حسن عسكري عليه السلام فرمات بين كه مؤمن كي يائج علامات بين: دن رات میں اکاون رکعت نمازیر هنا، زیارت اربعین بجالانا، دائیں ہاتھ میں انگو تھی پہننا ، پیشائی کو خاک پر رکھنا(نماز کے دوران سجدے میں) اور نماز میں بھم اللہ الرحمٰن الرحيم كو بلند آواز سے پڑھنا۔

دریے ہیں ایسے وقت میں زیارت کا اثر نہایت مثبت اور مؤثر ہے اور ان ستم گر طاقتوں سے مکرانے کا اور ان سے مقابلہ کرنے کا ایک ذریعہ ہے۔ روایات میں آئمہ مصیم السلام کی زیارات پر (خاص کر ان کی غربت کے او قات میں ) بہت زیادہ تا کید کی گئی ہے اور جب زیارات پر جانا خوف و خطرے کے ساتھ ہو تو اس کے ثواب میں اضافہ ہوتا ہے نیز اگر سفر دور کا ہو اور دشوار تر ہو تو اجر وثواب میں بھی اسی قبدر اضافہ ہوتا ہے۔ بيتِ الله ، روضه نبي التَّهُ البَيْلِي ، انسياء ، أنَّ نمه معصومين للليهم السلام ،مؤمنين صالحین کی زبارت کے بہت زبادہ فضائل ہیں اور ان مقدس مقامات کی زبارت کرنا ایمان کے راشخ ہونے (رچ بس جانے)کا ذریعہ ہیں اور گوبا زیارت ان بزر گول کے ساتھ مربوط ہونے اور ان کے قریب ہونے کا سبب ہے اور اس سے انسان میں نیکی کی طرف بلانے اور حق کے دفاع کرنے کا اور اللہ کی راہ میں جان دینے کا جذبہ اور شعور پیدا ہوتا ہے ۔ کیں زبارت نقر ب الی اللہ کا ذریعہ اور وسیلہ ہے زبارت ان ذوات کے سِاتھ تَقْلِی لگاؤ ان کی محبت مودت کی دلیل ، نیز آ نکھوں کی ٹھنڈک اور فکری پنجنگی کا موجب بھی ہے۔

خلاصه بیه که زیارات یعنی شعائر الله کی تعظیم ، انبیاء و آئمه هدی علیهم السلام اور شہداء کی قربانیوں کی قدردانی اور ان سے محبت و عشق کی ً

یس زائر اللہ تعالی کے معنوی دستر خوان پر بلایا گیا ہے جہاں وہ معنوی کمالات و فضائل سے مستفید ہوتا ہے۔

ہم یہاں ان فضائل کے بارے میں وارد بے شار حدیث میں سے چند

ایک کے ذکر کرنے پر اکتفاء کرتے ہیں : ا: زیارت امام حسین علیہ السلام گناہوں کی بخشش کا وسیلہ

امام موسی کاظم علیہ السلام سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا:

عن الْكَاظمُ ع مَنْ زَارَ قَبْرَ الْحُسَيْنِ عَارِفاً بِحَقِّه غَفَرَ اللَّهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ منْ ذَنْبِهِ وَ مَا تَأْخُّرَ. مناقب آل أبي طالب عليهم السلام (لابن شهرآشوب) ؛

جو شخص امام حسین علیہ السلام کی قبر کی زیارت ان کے حق کی معرفت رکھتے ہوئے کرے تو اللہ اس کے اگلے پچھلے سارے گناہ معاف کردیتا

' پیر روایت متعدد اساد کے ساتھ دیگر آئمہ معصومین علیھم السلام سے بھی مروی ہے نیز اس مضمون کی بہت سی دیگر روایات بھی وارد ہو تی ہیں۔ ۲: زیارت امام حسین علیہ السلام حج و عمرہ کے برابر

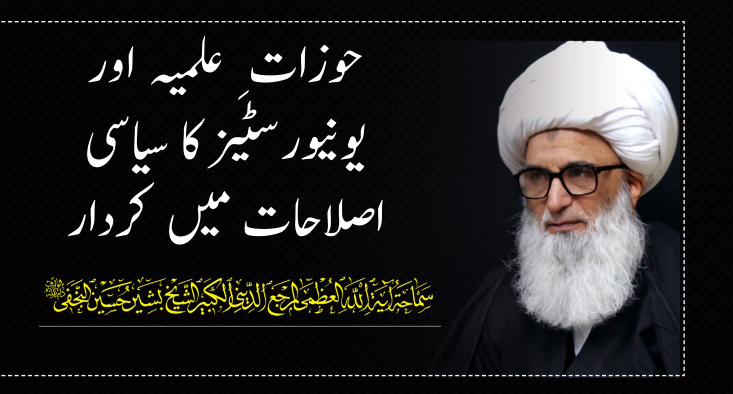
متعدد روایات اس مضمون کی وارد ہوئی ہیں ان میں سے یہ روایت بھی

عَنْ أَبِي جَعْفَرِ ع قَالَ: زِيَارَةُ قَبْرِ الْحُسَيْنِ ع وَ زِيَارَةُ قَبْرِ رَسُولِ اللَّهِ ص وَ زِيَارَةُ ۚ قُبُورِ الشُّهَدَاءِ تَعْدِلُ حِجَّةً مَبْرُورَةً مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ص. كامل الزيارات

امام باقر عليه السلام فرمات بين امام حسين عليه السلام ، رسول الله التُعالِيُّم اور شھداء کی قبو ر کی زیارت رسول اللہ الٹیٹایآیلم کے ساتھ کئے ہوئے مقبول حج جتنا ثواب ر تھتی ہے۔

دیگر کچھ روایات میں مج کے ساتھ عمرہ کے ثواب کا بھی ذکر ہوا ہے۔ ٣: زيارت طول عمر كا سبب ہے نيز جان و مال كى حفاظت قضاء حوائج اور





اما بعد: الله تعالی کا ارشاد ہے:

اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سمَّاوَاتٍ وَ مِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنهُنَّ لِتَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ عَلَىَ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلْمَا(سوره طلا ق -١٢)

وہی اللہ ہے جس نے سات آسان بنائے اور انہی کی طرح زمین بھی اس کا حکم ان کے درمیان اترتا ہے تاکہ تم جان لو کہ اللہ مر چیز کا پر قادر ہے اور یہ کہ اللہ بلحاظ علم ، مر چیز کا احاطہ کئے ہوئے ہے۔

میرے وہ عزیز بھائیو! جو حوزات علمیہ اور
یونیورسٹیز کے علم وفضل کے میدان میں سر
گرم عمل ہیں اس میں کوئی شک نہیں کہ جو
کام آپ انجام دےرہے ہیں اور جو خدمات
عراقی قوم کے لئے بالخضوص اور تمام اسلامی دنیا
کے لئے بالعموم انجام دے رہے ہیں وہ ہر لحاظ
سے عظیم اور قابل عزت ہے بے شک علم
سے می خدا وند متعال کو اور اس کے دین کے
ادکام کو پہچانا جاتا ہے اور علم ہی کے ذریع
اندان غور و فکر کرتا ہے اور اس نے دین کے
سے زیادہ خوبصورت زیور سے آراستہ کرتا ہے
اور اس میں کوئی شک و شبہ نہیں کہ سب سے
اور اس میں کوئی شک و شبہ نہیں کہ سب سے
ہمتر علم دین میں غور و فکر کرنا ہے۔

حضور سے متفق علیہ حدیث میں ارشاد ہے ترجمہ (اللہ تعالی جس شخص سے بھلائی کا ارادہ کرتا ہے اسے دین میں غور و فکر کی توفیق عطا

فرما دیتا ہے) مجھ السعادۃ ج ک ص ۳۵۰ ایک اور مقام پرارشاد ہے ترجمہ (جو شخص علم حاصل کرنے کی کوشش کرے اور اسے حاصل کرنے تو اللہ تعالیٰ اسے دو اجر عطا فرماتا ہے اور جو علم حاصل کرنے کی کوشش کرے مگر اسے حاصل نہ کرکے تو اللہ تعالیٰ اسے ایک اجر عطا فرماتا ہے)التر غیب و التر هیب ج ال ص ۹۲ جمع الزوائد ج اص ۱۲ اس

اس کے علاوہ اور بھی بہت سی آیات اور روایات ہیں کہ جن کے اندر ان دونوں علموں کو اکھا بیان کیا گیا ہے۔ لیخی علم دین اور وہ علوم جن کو ہمارے عزیز یونیورسٹیوں میں عاصل کرتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد وہ لوگ جنسیں علم دیا گیا ان کے درجات کو وہ لوگ جنسیں علم دیا گیا ان کے درجات کو ترجمہ (اور ہم یہ مثالیں لوگوں کے لیے بیان ترجمہ (اور ہم یہ مثالیں لوگوں کے لیے بیان کرتے ہیں مگر ان کو علم رکھنے والے ا ہی سمجھ کرتے ہیں مورہ عنبوت آیت سمجھ سکتے ہیں) سورہ عنبوت آیت سمجھ

حضور تبی اکرم ص سے منقول ہے کہ (علم کا حاصل کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے ) منیة المرید ص۹۹

اور آپ ص نے فرمایا: (جو شخص علم حاصل کرنے کے لیے نکلتا ہے گویا وہ راہ خدا میں ہے جب تک کہ وہ واپس نہ آئے ) منیة المرید الله اس موضوع کے متعلق اور بھی بہت سی

آیات اور روایات موجود میں اور علم کی فضلت کو جاننے کے لیے یہی کافی ہے کہ ہم یر مقی لکھی قوموں کو جہالت کے اندھیروں میں ڈونی قوموں پر حالم دیکھتے ہیں اور اس کے نتیجے میں جو تاہی اور گراہی اور غیروں کے مخاج ہوجاتے ہیں اور وہ ہماری جہالت کا اینے علم کے ذریعے بہت بری طرح استحصال کرتے بین پس وه ملکی سیاست ،ا قتصاد ، ثقافت اور خود مختاری پر حکمرانی کرتاہے ۔اور ہمیں اس حد تک ذلیل اور رسوا کردیتا ہے کہ جس کے بعد ذلت کا کوئی درجه باقی نہیں رہتا ۔اور جہالت یج نتیج میں گروہی اختلافات اور دہشتگرد تنظیمیں جنم لیتی ہیں جو ملک کے طول اور عرض میں فتنه و فساد پھیلا دیتی ہیں۔جیسا کہ جہالت گفس اور خواہشات کے غلاموں کو یہ جرات و طاقت دیتی ہے کہ لوگ کرسی کو حاصل کرنے کی کوشش کریں گھذا اگر وہ کرسی تک پہنچ جائیں ۔خدا ہمیں اس سے محفوظ رکھے ۔ تو اسے اپنے ذاتی مفاد حاصل کرنے کیلئے استعال کرتے ہیں اور علم و معرفت کے ہونیکی وجہ سے کوئی انہیں روکنے والا نہیں ہوتا بنه ان كا ضمير اور نه خداوند متعال كا خوف اور نہ ہی وطن مظلوم کی وابسٹی کوئی بھی چیز انہیں ان کاموں سے نہیں روکتی ۔ ان لوگوں کی یہ روش ہمیں سید الشھداء کا وہ فرماں باد دلاتا ہے جو آپ نے حکومت پر قابض یزید اور

اس کے پیروکاروں اور عبیداللہ ابن زیاد اور اس کے جلادوں کے ظالم و مفسد گروہوں کے بارے میں ارشاد فرمایا: اگر تمہارا کوئی دین نہیں ہے اور تم قیامت کے دن سے بھی نہیں ڈرتے تو کم سے کم اپنی دنیا میں ہی آزادی اختیار کرلو ۔ اور اگر تم اپنے زعم کے مطابق عرب ہو تو اور اگر تم اپنے زعم کے مطابق عرب ہو تو اپنے حسب ہی کا کچھ خیال کرلو۔الکھوف فی قتلی

دہششگردوں اور ال کی پشت پناہی کرنیوالے جو انہیں اکسا رہے ہیں اور آمادہ و تیار کر رہے ہیں اور اسی طرح مسلمانوں کے امور کے حاکم اور ان کی طاقت و ملکیت کا استحصال کرکے بحرال کھڑا کرنیوالے جان لیں کہ اللہ تعالیٰ کی تلوار

الطفوف صاك

ان کے گھات میں ہے اور مظلوم کا ظلم پر غلبے کا دن طالم کے مظلوم پر غلبے کے دن سے کہیں زیادہ سنگین ہے۔

حوزہ علمیہ نجف اشرف جو تمام دنیا کے حوزات کیلئے ام الحوزات کا درجہ رکھتا ہے اس حوزہ علمیہ کے مراجع کرام مظلوموں کے ساتھ ہمدردی اور ان کے دفاع کیلے پوری قوت کے ساتھ پرعزم ہیں۔

عراق نے طول و عرض میں موجود ان دونوں مدر سوں لیعنی حوزہ علمیہ اور یوونیور سٹیوں کیلیے ضروری ہے کہ حوزہ علمیہ اپنے تمام سربراہوں ، شرکاء ، وکلاء ، اور علمبرداروں کے ساتھ مل کی کر اور اسی طرح یونیورسٹیاں بھی چونکہ علم کی

برولت قوم کا مراول دستہ ہوتی ہیں گھذا انہیں کھی اپنے تمام رہنماؤں ،کارکوں ،اور اپنے کام رہنماؤں ،کارکوں ،اور اپنے کام سربراہان کیساتھ مل کر پوری طاقت اور لگن کیساتھ جہالت کی تمام اقسام اور اس سے پیدا ہونے والی گراہی و پسماندگی کی روک تھام کرنی چاہیے اور بیہ سب کچھ اس وقت ممکن ہوگا جب لوگوں کو متوجہ کیا جائے اور انہیں ان دونوں مدرسوں کی طرف رغبت دلائی جائے اور جو کوئی اور ان کے نور سے منور کیا جائے اور جو کوئی کرے اور ان کے نور سے منور کیا جائے اور جو کوئی گا تو وہ اس کے نتیج میں کسی قتم کی کوتاہی کرے اگرات کا خدا وند متعال اور تاریخ کے سامنے اثرات کا خدا وند متعال اور تاریخ کے سامنے جواب دہ ہوگا۔ والسلام

### حوزاتِ علمیہ اور بونیور سٹیز کے مابین جمع بندی ؟





#### بسمه سبحانه و تعالى وصلى الله على محمد وآله الميامين

اس سیمنیار کے منصوبے کا اہتمام کرنے والے میرے بھائیو اور اس کے لئے پر جوش میرے بیٹو آپ سب کو اللہ تعالیٰ علم کی خدمت کرنے کی توفیق عطا فرمائے اور آپ کو افکار کے پھیلانے اور اپنی جانوں کو علم کی ترقی اور تہذیب نفس کی راہ پر صرف کرنے کی ہمت عطا فرمائے۔ یہ سیمینار ایک حوصلہ افنزا اور قابلِ تحسین عمل ہے ہم اللہ تعالی سے دعا کرتے ہیں کہ اس سیمینار میں ہونے والے فیصلے مفکرین کے نزدیک پہندیدہ اور خدمت ِ علم شار ہوں۔

حوزہ علمیہ کی شاخت اپنی حدود اور ان بلندیوں کے ساتھ جن کو ہمارے علماءِ ابرار نے اپنی جانوں کی قربانی دے کر معین کیا ان حدود کا باقی رہنا ضروری ہے جیسا کی یونیورسٹیز کی شاخت اور ان کا کردار ان کے ماہرین اور امور کی دیکھ بھال کرنے والوں کی معین کردہ حدود میں باقی



رہنا چاہئے کیکن حوزہ علمیہ اور یونیورسٹیز کے مابین جمع بندی ان دونوں طرفوں کو ضائع کرنے کے مترداف ہے البتہ حوزہ علمیہ کے ثمرات سے استفادہ کرنا اور فتویٰ کا جاننا اور پھر اس فتویٰ پر عمل پیرا ہونا تمام انسانیت کے لئے ایک ضروری امر ہے لیکن اس سے مراد حوزہ علمیہ اور یونیورسٹیز کے مابین جمع بندی ہر گر نہیں ہے جیسا کہ یونیورسٹیز کے ثمرات میں سے ایک علم طب کے اندر مہارت حاصل کرنا ہے اور یہ کھی ضروری ہے کہ اس طب کے تجربے سے تمام انسان فائدہ حاصل کریں لیکن اس سے مراد یونیورسٹیز اور علم طب کے مابین جمع بندی ہر کریں لیکن اس سے مراد یونیورسٹیز اور علم طب کے مابین جمع بندی ہر گر نہیں ہے پس خلاصہ کلام یہ ہے کہ حوزہ علمیہ اور یونیورسٹی میں سے گر نہیں ہے پس خلاصہ کلام یہ ہے کہ حوزہ علمیہ اور یونیورسٹی میں سے ہر ایک کا طریقہ درس وتدریس اور نصاب ایک دوسرے سے بالکل جدا ہے اور انہیں ہمیشہ ایک دوسرے سے منفر درہنا بھی چاہئے۔ واللہ الموفق ہے اور انہیں ہمیشہ ایک دوسرے سے منفر درہنا بھی چاہئے۔ واللہ الموفق

\$ 9°

# صلح امام حسن عليه السلام كيول؟

شیخ محمد حسین مطهری

قال النبى ﷺ ولو كان العقال رجالاً لكان الحسان (فرائد السمطين ج ٢ ص ٦٨)

وقال ایضاابنای هذان امامان قاما او قعد (فراند السمطین ج ۲ ص ۲۷)
رسول اکرم التُّوْلِیَّنِم نے فرمایا کہ اگر عقل کوئی مرد ہوتی تو امام حسن علیہ السلام کی شکل میں ہوتی اور بیہ بھی فرمایا کہ میرے یہ دونوں بیٹے رحسن و حسین )امام ہیں چاہے قیام کریں یا صلح کریں۔

نبی اگرم الٹائیلیٹم کی رحلت کے بعد ایسے واقعات و حالات رونما هوئے جن کا مقابلہ كرنا ان كے سامنے قيام كرنا اور دين اسلام کو ان حوادث کے گردابوں سے سالم نکالنا علی علیہ السلام کے لئے بہت مشکل تھا لیکن یہ علی علیہ السلام کی حسن تدبیر تھی کہ تمام مشکلات و مصائب کے محل کے لئے اپنے آپ کو پیش کیا لیکن اسلام کو ان حوادث کی نظر ہونے سے بحایا اور مجیس سال صبر کا مظامرہ کیا اور بچیس سال کے بعد مندِ خلافتِ ظاہرِیہ کی کرسی پر آپ کو بٹھایا گیا کیکن جو نہی علی علیہ السلام نے خلافت اور امت کی رہبری قبول کی مخالفین اینی پراکندہ افواج کو جمع کر کے علی علیہ السلام کے خلاف صف آراء ہو گئے اور علی علیه السلام منبر خلافت پر بٹھا کر دین اسلام کی نشر و اشاعت اور اصلاح امت اسلام کے معطل احکام کے نافذ کرنے میں رکاوٹ بنے اور علی علیہ السلام نے ان رکاوٹوں کو جڑ سے کاٹنے کافیصلہ کیا اپنے دوران ِ حکومت میں الحُفنے والے بہت سارے فتنوں اور فتنہ گروں کی آئکھیں پھوڑ دس اسی لئے جنگ نہروان سے واپس ہونے کے بعد خطبہ ارشاد فرمایا: أَمَّا بَعْدَ حَمْدِ اللَّهِ وَ الثَّنَّاءِ عَلَيْهِ أَيُّهَا النَّاسُ فَأْنِّي فَقَأْتُ عَيْنَ اَلْفِتْنَةِ وَ لَمْ يَكُنْ لِيَجْتَرِيَ عَلَيْهَا أَحَدٌ غَيْرِي بَعْدَ أَنْ مَاجَ غَيْهَبُهَا وَ اِشْتَدَّ كَلَبُهَا (نهج البلاغة خطبه ٩٣)

جد و ثناء پروردگار کے بعد لوگو! یاد رکھو میں نے فتنے کی آئکھ پھوڑ دی ہے اور یہ کام میرے



علاوہ کوئی دوسرا انجام نہیں دے سکتا جبکہ اس کی تاریخیاں تہہ و بالا ہو رہی ہیں اور اس کی دیوائگی کا مرض شدید ہوگیا ہے۔

اس طرح علی علیہ السلام نے بہت سارے فتنول کو اندها کر د با اور اب مزید فتنے کی آگ روشن کرنے کے قابل نہ رہے تھے لیکن اس کے باوجود آپ بنی امیہ کے فتنے کی طرف سے سخت نگران تھے کہ وہ شروع سے اندھا ہے اور اندھے کی آئکھ پھوڑنے کا کوئی امکان نہیں ہے اور علی علیہ السلام کو فتنے کی جڑیں كاشيخ كي مهلت نه دى اور ١٩ رمضان المبارك کو ابن ملجم مرادی لعنت الله علیه کے ہاتھوں ز حمی ہو گئے اور اس ضرب کی تاب نہ لاتے ہوئے ۲۱ رمضان المبارک سن ۲۰ ہجری کی شب ایک کامیاب زندگی بسر کر کے ابدی زندگی بسر كرنے كے لئے اس دار فائى سے كوچ كر گئے اور دین اسلام اور امت ِ رہبری کی قیادت اور دین ِ اسلام کی نگہبانی کی ذمہ داری اینے فرزندِ ارجمند حسن مختبی علیه السلام کے کاند هوں پر ڈال دی اب امام حسن علیہ السلام اینے بابا کے بعد امت کی رہبری کے لئے سامنے آئے اور وہ کام جو آپ کے بابا مکل نہ کر سکے تھے لیتنی فتنه و فساد اور اسلام دستمن عناصر کو ممکل ختم کرنے کے لئے آپ نے قیام کا ارادہ کیا کیکن فریق مخالف مال و ذر کے ذریعے اکثر لو گول کو خرید چکا تھا اور خود امام علیہ السلام کے کشکر سے دنیا پر ستوں کی ایک بڑی تعداد نکل کر فراق مخالف کے ساتھ ملحق ہو چکی تھی

اور بيه كام خود امير المؤمنين عليه السلام كي

زند گی میں ہی شروع ہو چکا تھا اور علی آبن

ابی طالب علیهما السلام کے ساتھ لوگوں کی بے وفائی کرنے کی وجہ سے اکثر حصول پر فریق مخالف قابض ہو چکا تھا فقط کوفہ ہی آپ کے زیر سلطنت باقی رہ گیا ساتھ مخلص نہ تھے اکثر آپ ساتھ مخلص نہ تھے اکثر آپ سے ناراحت تھے یہ بات آپ کے اس خطے سے معلوم ہوتی ہے کے اس خطے سے معلوم ہوتی ہے

جو کمن پر بسر بن ارطاۃ کا حملہ کر کے قابض ہونے کی خبر کے بعد اہل کوفہ سے خطاب کر کے ارشاد فرمایا:

ماهي الا الكوفة

کہ میرے پاس اب یہی کوفہ فقط رہ گیا ہے جس کا بسط و کشادہ میرے ہاتھوں میں ہے اے کوفہ! اگر تو ہی ہے فقط اور یو نہی تیری آندھیاں چلتی رہیں تو خدا تیرا برا کرے گااور میں دیکھ رہا ہوں یہ لوگ اپنے باطل پر متحد ہونے کی وجہ سے تم پر مسلط ہو جائیں گے۔ (بج البلاغہ خطبہ ۲۵)

اب ان حالات میں امام حسن مجتبیٰ علیہ السلام کے سامنے دو راستے تھے یا ان چند ایک مخلص لوگوں کے سامتھ فرایق مخلف کے خلاف قیام کریں یا ان کی طرف سے پیش ہونے والی صلح کو قبول کریں ، قیام کرنے کی صورت میں قوی امکان یہ تھا کہ امام علیہ السلام ان فوائد و اہداف کو حاصل نہیں کرسکتے جو امام علیہ السلام حاصل کرنا چاہتے تھے اور اسلام کو کوئی السلام حاصل کرنا چاہتے تھے اور اسلام کو کوئی مکورت میں اسلام کی مکل حفاظت تھی ۔

معرفت امام و اسلام نہ رکھنے والے کچھ لوگ یوں اعتراض کرتے ہیں کہ امام علیہ السلام نے اس صلح کی وجہ سے مؤمنین کی تذکیل کی ہے (نعو ذباللہ) اس وجہ سے یہ لوگ جب امام علیہ السلام کو سلام کرتے تھے تو السلام علیک یا مذل المؤمنین کہتے تھے۔

اس اعتراض کی وجہ اور علت کیا ہے ؟ اولا : اس کی پہلی وجہ عدم معرفت امامت

ہے مکتب المبیت میں جو امامت کا نظریہ ہے اللہ ہونے کی وجہ سے یہ اعتراض کیا جاتا ہے اس لئے مکتب شیع میں ہر کس و ناکس امام نہیں بن سکتا بلکہ امام کے لئے وہی شرائط ہیں جو نبی کے لئے یعنی امام کے لئے وہی اوصاف و کمالات کا ہونا ضروری ہے جو ایک نبی اور یہ منصب منصب کے اندر موجود ہوتی ہیں اور یہ منصب منصب کسی مخلوق کا عمل دخل نہیں ہے پس جب اسام میں کے اندر وہی کمالات کا ہونا ضروری ہے جو نبی کے اندر وہی کمالات کا ہونا ضروری ہے جو نبی کے اندر ہوتے ہیں تو ان کمالات میں سے ایک عصمت ہے امام کا معصوم ہونا ضروری ہے عصمت ہے امام کا معصوم ہونا ضروری ہے مطابق جیسے نبی معصوم ہوتا ہے اس نظر ہے کے مطابق جیسے نبی معصوم ہوتا ہے اس نظر ہے کے مطابق کی نسبت دینا درست نہیں ہے ۔

دوسری بات: امام محافظ دین ہوتا ہے امام علیہ السلام کے اوپر واجب ہے کہ دین اسلام كو بياني كے لئے جس طريقے كو اختيار كرنا یڑے اختیار کرے اگر قیام کرنے کی صورت میں دین کی بقاء ہے تو تمام خطرات کو بالائے طاق رکھ کر میدان ِ جنگ میں اتر آئے اور اگر قیام نہ کرنے کی صورت میں دین کی بقاء ہے تو قیام کو ترک کرنا اور صبر سے کام لینا ضروری ہے اور اس بات کو امام حسن مجتبیٰ علیہ السلام نے اپنے بابا علی مرتضٰی علیہ اِلسلام کی سیرت میں مشاہدہ کر چکے تھے امام علی علیہ السلام کی سیرت مولا کے سامنے تھی اور قیام ہمیشہ مسکلے کا حل نہیں ہوا کرتا اگر قیام ہی دین کی حفاظت كِا واحد حل ببوتا تو على عليه السلام جبيها شجاع لبھی گوشہ کشینی اختیار نہیں کرتے علی علیہ السلام کی شجاعت ختم نه ہو گئی تھی بلکہ اب بھی على مرد ميدان تنص جو زمانه نبي التفاييم مين ہوا کرتے تھے بس فقط وجہ یہ تھی کہ علی علیہ السلام کے قیام نہ کرنے اور خاموش رہنے میں دین کی بقاء تھی اور اگر علیؓ نے تکوار نیام سے نگالی ہے تو ہمیشہ اسلام کی سر بلندی کے لئے نکالی ہے اسلام کی نابودی کے لئے نہیں ۔ بس آج علی علیہ السلام کا تلوار نکالنا اسلام کے لئے نابودی کا سب تھا ایس زندگی کے بڑے ھے کو علی علیہ السلام تنہائی اور بے بسی کی حالت میں گزارنے پر راضی ہوگئے اور آج حسن بن علی علیهما السلام اینے بایا کی اس سیرت پر چلتے ہوئے اسلام کی بقاء کی خاطر فریق مخالف سے

صلح کا معاہد ہ کرنے کے لئے آمادہ ہوجاتے ہیں

اور اگر صلح کرنا اور جنگ سے ہاتھ اٹھانا بزدلی ہے تو بانی اسلام نے مشرکین مکہ کے ساتھ جو صلح کیا تھا اس کے بارے میں کیا کہیں گے ؟ آج حسن بن علی کی صلح پر نسی کو اعتراض ہے تو اسے رسول اکرم الٹھاییم کی صلح پر بھی اعتراض کرنا چاہئے جس طرح اس زمانے کے م کچھ اصحاب نے کیا تھا اور جس طرح نبی اکرم اسی طرح خود آئمہ علیهم السلام کے لئے نمونہ عمل ہے آج حسن بن علی اپنے نانا کی سیرت پر چلتے ہوئے اسلام کی بقاء فی خاطر صلَّح کر رہے رہیں لیکن نانا اور نواسے کی صلح میں فرق صرف اتنا ہے نانا نے دین پہنچانے کے لئے صلح کی تھی نواسہ دین بیانے کے لئے صلح کر رہا ہے إوريه صلح امام حسن مجتبل عليه السلام كي شجاعت کی سب سے بڑی ولیل ہے اور اس صلح کے ذریعے سے فریق مخالف کو شکستِ فاش دی اور

دنیا والوں کے سامنے حقیقت واضح ہو گئی۔ اس کئے شجاعت فقط قیام کرنے اور میدان میں اترنے کا نام نہیں ہے بلکہ شجاعت کا ایک وسیع معنیٰ ہے اور وہ یہ ہے کہ مقتضائے حال کے مطابق اقدام کر کے اپنے ہدف کو حاصل کرنا اور اپنے مقصٰد کی حفاظت کرنا یہ شجاعت ہے جو ہمیشہ لڑنے جھکڑنے اور بے موقع و محل تلوار تھنیجتا ہے عرف عام اور معاشرہ میں کوئی ایسے شجاع نہیں کہتا بلکہ پاگلی اور مجنون سے تعبیر کرتا ہے لہذا اگر تلوار تھینج کر میدان جنگ میں مصلحت ہے تو بے دریغ میدان میں کود جانا شجاعت ہے اور اگر تلوار نیام میں رکھ کر صبر کے کڑوا گفونٹ پینے میں تمصلحت ہے تو صبر سے کام لینا شجاعت ہے اور امام حسن مجتبی ؓ نے حالات او رزمانے کے تقاضے کو سمجھتے ہوئے اینے اہداف کو حاصل کیا اور اس کی حفاظت کی نہی عین شجاعت ہے۔

پھر یہ اعتراض کیا جاتا ہے اگر زمانے اور حالات کے نقاضے کے مطابق اقدام کرنا شجاعت ہے تو امام حسین علیہ السلام نے قیام کیوں تھا جبکہ قیام کے لئے حالات سازگار نہیں تھے؟ امام حسین علیہ السلام کو بھی اپنے بھائی کی سیرت پر چلتے ہوئے درید پلید سے صلح کر لئی چاہئے تھے۔ ہوئے بڑید پلید سے صلح کر لئی چاہئے تھے۔ اس اعتراض کے دو جواب دوں گا:

اولاً: حاًلات کے تقاضے کے مطابق اقدام کر کے اپنے ہدف کو حاصل کرنا شجاعت ہے اب اگر امام حسین علیہ السلام یزید کے ساتھ صلح

کر لیتے جس نے منبر رسول اللّٰہ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہ علا ہے اعلان کیا تھا: لعبت ہاشم بالملک فلا \*\* خبر جاء ولا وحی نزل

تو امام کی صلح سے نہ صرف نیز اسلام کی حفاظت كا مدف بورا هونا تها بلكه امام مسين عليه السلام کا صلح کرنا دین کی نابودی کا سبب بنتا اس کئے ا کہ اگر امام حسین علیہ السلام صلح کر کے ایک طرف بیٹھ جاتے تو یزید کے لئے راستہ صاف ہو جاتا اور بغیر کسی روکاوٹ و مانع کے وہ اسلام کے کیلدار درخت کو جڑ سے اکھاڑ کھینکتا کیونکہ جب یزید نے اعلان کیا کہ بعض بنی ہاشم نے حکومت حاصل کرنے کے لئے کھیل کھیلا ہے اور نبر ان پر کوئی فرشتہ نازل ہوا ہے اور نہ ان یر کوئی وحی نازل ہوئی ہے تو اس وقت کے تمام مسلمان خاموش رہے اور تحسی نے یزید کے اس فعل پر اعتراض نہ کیا اور کلمہ حق بلند کرنے کی جرات نه کی اور ایک امام حسین علیه السلام تھے جو اس اعلان کے مقابلے میں کلمہ حق بلند کر سکتے اگر وہ صلح کر کے خاموشی اختیار کرتے تویزید اسلام کی شکل مسخ کر دیتاً للهذایزید کے خلاف قیام آمام میں مصلحت تھی اور اپنے اہداف کو حاصل کرنا فقط قیام کے ذریعے سے ہی ممکن تھا لہذا امام حسین علیہ السلام نے قیام کیا اور اپنا یاک لہو دے کر اسلام کو دشمنوں کے چنگل سے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے آزاد کر دیا۔ دوسری بات: بیہ ہے کہ مدمقابل کو دیکھا جاتا ہے کہ وہ کس بات کے کئے آمادہ ہے ضلح

حابتا ہے یا جنگ کے علاوہ محسی اور کام کے لئے راضی نہیں ۔ تو ہم دیکھتے ہیں کہ امام حسن علیہ السلام کے مقابل نے صلح کی پیش کش کی اور نہ فقط صلح کا مطالبہ کیا گیا بلکہ خود صلح کرنے ميں اسلام كى بقاء اور حفاظت تھى لہذا صلح كى اس بیش کش کو امام حسن علیہ السلام نے قبول فرماما ليكن امام حسين عليه السلام كأمد مقابل فقط وفقط جنگ اور خون ریزی حابتا تھا اس کئے اس نے والی مدینہ کو خط لکھا کہ حسین ابن علی سے بیعت لے لو اگر بیعت نہ دے تو فٹل کرو لہذا یزید بھی امام علیہ السلام کے وجود کو نہیں حابها تھا لہذا امام علیہ السلام نے اینے مقدس خون کو مدینہ میں بے صدر ہونے کی بجائے قیام کیا لہذا ہے کہنا درست نہیں ہے کہ امام حسین علیہ السلام نے بھی امام حسن علیہ السلام کی طرح صلح کیوں نہ کی اور بیہ دین اور تاریخی حقائق سے جاہل ہونے کی واضح دلیل ہے۔





## مقصر عزاداری کیا؟

#### شيخ واصف حسين

کتنا تعجب خیز امر ہے کہ دنیا کا ہر مذہب اپنے نئے سال کی ابتداء بڑے مسرت و شادمانی اور رقص و سرور سے کرتا ہے لیکن اسلام کے نئے سال کا آغا زرونے اور رلانے اور گریہ زاری سے ہوتا ہے جب محرم کا چاند اپنی غمز دہ صورت لے کر آسان پر نمودار ہوتا ہے تو عالم امکان میں ایک غمز دہ صوات نظر آنے لگتا ہے ہر طرف سے نوحہ و ماتم کی آوازین قلبِ عالم کو یارہ پارہ کرنے لگیں ۔

عام و بارہ پارہ کرتے ہیں۔ مر گھر میں صف ماتم بچھ جاتی ہے مر انسان کے دل میں آنسوؤں کا طوفان کروٹیں لینے لگتا ہے آئصیںِ اپنے ساغروں کو اشکوں سے چھلکا دیتی ہیں

رویس کینے لکتا ہے استعمیں آئے ساعروں کو اسلوں سے چھلکا دی ہیں ہم انسان کا ذہن اس واقعے کی طرف متوجہ ہوجاتا ہے جو اب سے چودہ سو سال قبل سر زمین کر بلا پر واقع ہوا اور وہ مظلوم کر بلا امام حسین علیہ السلام اور ان کی ساتھیوں کی قربانیوں کی داستان جس نے اسلام کو تازگی عطا کی اس کی یاد ہر سال ھلال محرم دیکھ کر تازہ ہو جاتی ہے اور وہ زخم جو بر سوں سے رس رہا ہے ہم بار مرا ہوجاتا ہے ، مجھی آپ نے اس بات جو بر سوں سے منفرد کیوں پر غور کیا کہ مسلمانوں کا طرزِ عمل دنیا کے ہم مذہب سے منفرد کیوں ہے؟ کیوں نا یہ بھی دوسروں مذاہب کی طرح سال کا آغاز خوشی و مسرت

در حقیقت اسلام ہے دین فطرت اور فطرت کا نقاضہ ہے کہ جب بچہ دنیا میں آتا ہے تو روتا ہے تاکہ اس کا رونا دلیل ِ حیات سمجھا اور یہی وجہ ہے جو بچہ نہ روئ اس کو رولانے کی کوشش کی جاتی ہے تو محض رونا ہی دلیل زندگی نہیں ہے بلکہ بلند آواز سے اور چیخ چیخ کر رونا ۔

اگر اسلام کے نئے سال کی آغا رونے رولانے سے نہ ہوتی تو اس کا دعویٰ دین فطرت غلط ہوتا اس لئے اس کے نئے سال کا آغا ہوتا ہے ماہ محرم سے کہ جو اپنے دامن میں ایک ایسے واقعے کو لئے ہوئے ہے جس کو یاد کرکے ہر انسان اپنے ایمان و عمل میں تازگی پیدا کر سکتا ہے اور اشک رواں کرکے اپنے محن کی بارگاہ میں اس عظیم کارناموں پر خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے دنیا کو ہدایت کی دعوت دے رہا ہے۔

ا عزاداری امام مظلوم کر بلا ہماری رگ حیات ہے عزاداری ایک ایسی کار فرما روح ہے کہ جو زندگی کے ہم شعبے پر حکمران ہے خوش نصیب ہیں وہ امام حسین علیہ السلام کے چاہنے والے جو حسین تذکرے سے مسیح معنوں میں مستفید ہوتے ہیں اور ایمان اور عمل جیسی بے بہا دولت سے اپنی جمولیاں کھر لیتے ہیں اور بر نصیب ہیں وہ امام حسین علیہ السلام کے نام لیوا عزادار جو ان ایام میں اپنی سر گمیاں صرف رسوم منانے تک محدود رکھتے ہیں اور حسین تعلیمات سے کوئی سبق حاصل نہیں کرتے اور ان کی زندگی میں کوئی انقلاب تعلیمات سے کوئی سبق حاصل نہیں کرتے اور ان کی زندگی میں کوئی انقلاب پیدا نہیں ہوتا۔

وہ شبِ عاشور امام حسین علیہ السلام اور ان کے ساتھیوں کی عبادت کا حال اور ان کی ایک شب کی مہات کا تذکرہ سنتے ہیں لیکن الیک چیز (نماز) کو کہ جس کے لئے یہ مہلت ما گلی گئی تھی ضائع کرتے اور وہ امام مظلوم اور ان کے اصحاب کے اتحاد عمل کا تذکرہ سنتے ہیں اور ان کو آپس میں طکراؤ کا ذریعہ اور اللہ کا رہائے ہیں تو لہذا عزادارن امام حسین علیہ السلام کو چاہئے کہ وہ حسینی آلہ کار بناتے ہیں تو لہذا عزادارن امام حسین علیہ السلام کو چاہئے کہ وہ حسینی

کار ناموں کو عملی حیثیت سے اپنانے کی کو حشش کریں اور وہ اپنے آپ کو عملی حیثیت سے حسینی رضا کار بنا کر پیش کریں ۔

ماہ محرم ہر سال بہارے گئے یہ تحسینی پیغام کے کر آتا ہے کہ باطل کے آگے سم نه جھاؤ اور باطل کا مقابله کرو اور حقّ و صداقت کے لئے جان ومال کی قربانی سے در لغ نه کرو ہمیں حاہے که تحیینی یادگار کو اس طریقے سے منائیں کہ حسینی تذکرہ ہاری روحوں کو گرما دے اور ہمارے دلوں میں ذوق عمل کی تڑے پیدا کر دے اس حکمن میں سب سے زیادہ ذمہ داری ہمارے ڈا کرین و ظین پر عائد ہوتی ہے کہ وہ ایسے بیانات تو ترک کریں کہ جو آپس میں فتنہ و فساد کا موجب بنیں بلکہ ایسے مضامنین کو اختیار کریں جن سے ہمارے اعمال متاثر ہوں اور اگر ہماری ان مجالس میں بد اخلاق شریک ہوتو وہ مجسمہ اخلاق بن کر اٹھے اگر کوئی بے نمازی آجائے تو وہ نمازی بن جائے اگر بزول ہو تو جرتے و بہادر بن جائیں اگر کوئی خاطئ و گنابگار ہو تو توبہ و استغفار پر مجبور ہو ، اگر دنیا دار ہو تو دیندار بن کر اٹھے اور حینی تذکرے سے یہی . تاثرات ہوتے ہیں ۔ خطباء و واعظین کو مولا امیر المؤمنین علیہ السلام کے اس فرمان کو سامنے رکھنا چاہئے کہ جو شخص اپنے گفس کی اصلاح نہیں کرتا وہ کبھی دوسروں کا مصلح نہیں بن سکتا ۔ سب سے پہلے اپنی اصلاح کرنی حاہیے دوسروں کی اُصلاح سے پہلے اور سیرت امام مظلوم کر بلا علیہ السلام پر چانا چاہئے مراشم عزا کو ضرور بجا لائیں کیکن یہ صرف ظاہر داری پر بنی نہ ہوں اگر آپ امام حسین علیہ السِلام کے غم میں صفِ ماتم بچھاتے ہیں تو آپ کے دلول منیں بھی صفِ ماتم بچھیٰ ہو اگر آپ اپنے عزاخانوں میں علم رکھتے ہیں تو ہر وقت حق و صداقت کی حمایت کا علمدار رہنا جائے مختصر یہ ہے کہ محرم اما<sup>م حسی</sup>ن علیہ السلام کی یاد منانے کا زمانہ ہے اس زمانے میں آپ اپنے دلوں میں عہد کر کیجئے کہ آپ اسوہ حسینی کی جیتی جاگتی تصویر بننے کی کو شش



خالق کا ئنات نے انسان کو عقل و شعور کی نعمت سے نواز ا ہے جس کی وجہ سے وہ عاقل و بالغ کہلاتا ہے، عاقل و بالغ ہونے کے بعد جب ضرورت محسوس کرتا ہے تو سنت نبوی پر عمل کرتے ہوئے شادی کرتا ہے نکاح کے بعد نہ صرف اس پر اپنی زوجہ کا نان و نفقہ واجب ہوجاتا ہے بلکہ زوجہ کی نسبت چند شرعی ذمه داربال عائد ہوتی ہیں چونکه شوہر اپنی زوجه کی تمام حرکات اور تصر فات کا مسوئل اور ذمہ دار ہے۔

اس مكتے كو رب العزت نے اپنى با بركت كتاب قرآن مجيد ميں ارشاد فرمايا

الرُّجالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّساءِ بِما فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلى بَعْضٍ

مرد عورتوں پر نگہبان (حالم) ہیں ،اس بناء پر کہ اللہ نے ان میں سے بعض کو بعض پر فضیات و ی ہے۔ (سورہ نساء آیت ۳۸) اس آیت سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ شوہر اپنی زوجہ پر حالم اور نگہبان ہے ، حالم اور نگہبان اینی رعیت کا مسوئل اور ذمہ دار ے جیسا کہ حدیث میں آیا ہے:

#### وَ قَالَ ع وَ الرَّجُلُ رَاعِ عَلَى أَهْلِ بَيْتِهِ وَ هُوَ مَسْنُولٌ عَنْهُمْ

اور مرد اینے اہل وعیال پر حاکم (مگران) ہے اور اسی سے اہل و عیال کے بارے میں سوال کیا جائے گا۔ (مجموعة ورام جا ص ۵) اور اسی طرح مؤمنین کو اللہ تعالی نے حکم دیا ہے کہ اپنے اہل و عیال کو جہنم کی آگ سے بچائیں ارشاد خداوندی ہے کہ:

يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَ أَهْلِيكُمْ ثاراً وَقُودُهَا النَّاسُ

اے ایمان والو! اپنے آپ کو اوراپنے اہل و عیال کو اس آگ سے بچاؤ جس کا ایند هن انسان اور پھر نہوں گے۔ (سورہ تحریم آیت

روایت میں ہے کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو ایک صحابی نے 

#### كيف أقي أهلي و نفسي من نار جهنّم،

میں اپنے نفس اور اپنے اہل و عیال کو جہنم کی آگ سے کیسے بحاوُل ؟ نبى ياك المُعْ اللِّهِ في جواب مين ارشاد فرمايا:

تأمرهم بما أمر الله، و تنهاهم عمّا نهاهم الله، إن أطاعوك كنت قد وقيتهم، و إن عصوك كنت قد قضيت ما عليك

تم اینی اہل و عیال کو امر خدا کا حکم دو اور نہی خدا سے رو کو ، اگر انہوں نے تمہاری اطاعت کی تو تم نے ان کو جہنم سے بچا کیا اور ا گر انہوں نے نافرمانی کی تو تم نے اپنا فریضہ ادا کردیا۔ ( تفییر نور الثقلين ج٥ص ٢٤٣)

ان آیات و روایات میں غور وفکر کرنے کے بعد یہ سوال ہوتا ہے کہ مؤمن مسلمان کس طرح اپنی شرعی ذمہ داری کو ادا کرے تاکبہ اپنی اہل وعیال اور خصوصا بیوی کو نیکی کا حکم دے سکے اور برانی سے روک سکے۔

اس سوال کا جواب میہ ہے کہ اس شرعی ذمہ داری کو ادا کرنے کے لئے مرد مؤمن پر چند امور کا انجام دینا ضروری اور لازمی ہے ان میں سے ایک یہ ہے کہ مرد اپنی اہل و عیال خواتین کو تجاب شرعی ،پردے کا یابند بنائے۔

خواتین پر واجب ہے کہ وہ نامحرم مردوں سے شرعی اور اسلامی

ا کر بیوی حجاب نہیں کرتی تو شوہر پر واجب ہے کہ اپنی بیوی کو اس

حکم الهی کی طرف متوجہ کرے جو حجاب کے بارے میں ہے اور اس کو حجاب کا پابند بنائے ۔ارشادِ خداوندی ہے :

يا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْواجِكَ وَ بَناتِكَ وَ نِساءِ الْمُؤْمِنينَ يُدْنينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلاَبِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَ كَانَ اللهَ غَفُوراً رَحيما

اے پیغبر آپ اپنی بیویوں, بیٹیوں, اور مومنین کی عورتوں سے کہہ دیجئے کہ اپنی چادر کو اپنے اوپر لٹکائے رہا کریں کہ یہ طریقہ ان کی شاخت یا شرافت سے قریب تر ہے اور اس طرح ان کو اذیت نہ دی جائے گی اور خدا بہت بخشے والا اور مہربان ہے۔(سورہ احزاب آیت ۵۹)

مرد کی طرح عورت کو بھی سوچنا چاہئے کہ اس کی قدر و قیمت اس کے حیاء اور عفت (پاک دامنی) میں ہے اور حجاب عفت و حیا کے لئے گنجی کی حیثیت رکھتا ہے اور تنجی کی حفاظت کرنا عورت کے اوپر ضروری اور واجب ہے۔

امام على عليه السلام الينه بيثي كو وصيت مين لكھتے ہيں كه:

وَاكْفُفْ عَلَيْهِنَّ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ بِحِجَابِكَ إِيَّاهُنَّ، فَإِنَّ شِدَّةَ الْحِجَابِ أَبْقَى عَلَيْهِنَّ،

اپنی عور توں کو پردے کا پابند بنا کر ان کی نگاہوں کو تانک جھانک سے مخفوظ رکھو کہ پردے کی پابندی ان کی عزت و آبرو کو باقی رکھنے والی ہے۔

وَلَيْسَ خُرُوجُهُنَّ بِأَشَدَّ مَنْ إِدْخَالِكَ مَنْ لاَيُوتَقُ بِهِ عَلَيْهِنَّ،

ان کو گھروں سے نکلنا اس سے زیادہ خطرناک نہیں ہوتا جتنا کسی نا قابل اعتماد کو گھر میں آنے دینا۔

اعتاد کو گھر میں آنے دینا۔ امام علیہ السلام نے ایک عظیم ساجی نقطہ بیان کیا ہے جیسا کہ ہمارے معاشرے میں ہوتا ہے کہ بعض غیرت دار افراد عورتوں کو باہر جانے نہیں دیتے لیکن سارے خاندان اور غیر خاندان کے افراد کو گھر میں داخلے کی اجازت دے دیتے ہیں۔

ظاہر سی بات ہے کہ اس طرزِ عمل کا خطرہ باہر نکلنے سے زیادہ خطرناک ہے اگر انسان عقل و ہوش کی دنیا میں زندگی گزار رہا ہے۔
اور اسی طرح امام علیہ السلام ان تمام مرد حضرات سے مخاطب ہیں جو پہلے گھر کی عورتوں کو باہر کے مردوں سے متعارف کرواتے ہیں اور اسکے بعد زندگی بھر اس کے نتائج کا مرشیہ پڑھتے ہیں اور مزید مولا علیہ السلام فرماتے ہیں کہ:

وَإِن اسْتَطَعْتَ أَلاَّ يَعْرِفْنَ غَيْرَكَ فَافْعَلْ

ا گر ممکن ہوتو ایسا کرو کہ تمہارے علاوہ تحسی اور کو وہ پیچانتی ہی نہ ہوں

اس جملے کا یہ مفہوم نہیں ہے کہ وہ کسی کو نہ جانتی ہوں اگرچہ نام ہی کیوں نہ ہو بلکہ امام علیہ السلام کے اس جملے کا مفہوم یہ ہے کہ عورت کے دل میں شوہر کے علاوہ کسی اور کی محبت اور غیر سے تعلقات نہ ہوں۔

عورت كو این قلب و دل كے صاف و شفاف آئینے میں صرف این شوم كى تصویر نظر آئے ،نه كه عورت كو این دل كے آئینے میں اجنبى كى تصویر نظر آنے لگے ۔

اور اسی نگنتے کی طرف رسول خدا التی التی کی بیٹی جناب سیدہ فاطمہ سلام اللہ علیھا نے متوجہ کیا ہے۔ جب بی بی سلام اللہ علیھا سے پوچھا گیا کہ عورت کے لئے بہترین چیز کونسی ہے ؟ تو بی بی سلام اللہ علیھا نے جواب میں ارشاد فرمایا:

ان لاترى احدا و ان لايرابا احد

عورت کے لئے بہترین چیز ہے ہے کہ وہ کسی کو نہ دیکھے اور اس کو کوئی اور نس کو کوئی اور نس کو کوئی اور نہ دیکھے (بحار الانور جلد ۳۳ ص ۸۳) اما م علیہ السلام اپنے بیٹے کو وصیت فرماتے ہوئے آخر میں لکھتے ہیں کد :

وَلاَ تُمَلِّكِ الْمَرْأَةَ مِنْ أَمْرِهَا مَا جَاوَزُ نَفْسَهَا، فَإِنَّ الْمَرْأَةَ رَيْحَانَةٌ، وَلَيْسَتُ بِقَهْرَمَانَة

عورت کو اس کے ذاتی امور کے علاوہ دوسرے اختیارات نہ سونیو کیونکہ عورت ایک پھول ہے اور وہ کار فرما اور حکمران نہیں ہے۔ ( کیج البلاغہ مکتوب اس)

اگر تمام مرد حضرات اس دستور (وصیت ) پر عمل کریں تو معاشر بے میں وہ تمام برائیاں اور فسادات جو عورت کی وجہ سے ہوتے ہیں ختم ہوجائیں کیونکہ باغ کے مالک کا کام ہے کہ وہ باغیچ کی حفاظت کرے ۔ فاعتر وا یا اولی الائصار کیں اے بصیرت رکھنے والو! عبرت حاصل کرو (سورہ حشر آیت ۲)



آغاز ِ بيارى پيغمبر الله ويتالم

20 صفر المظفر

چہلم امام حسین علیہ السلام: اس روز تمام دنیا سے لوگ امام حسین علیہ السلام کی زیارت کرنے کر بلا آتے ہیں اور اکثر مؤمنین و مؤمنات پیدل امام حسین علیہ السلام کی زیارت کرتے ہیں۔

حضرت جابر نے کر بلا میں امام حسین علیہ انسلام کی زیارت کی اور اسیر ان المبیت علیهم السلام شام سے کر بلا پہنچے۔

أمام حسين عليه السلام كاسر بدن مطبر تح ساتھ ملحق ہوا۔ 24 صفر المظفر

رسالتمآب لِنَّا لِلَّهِ اللَّهِ فَيَ اس روز قلم و دوات كو طلب فرمايا تاكه جناب امير المؤمنين عليه السلام كے لئے خلافت بلا فصل كى تحرير لكھ ديں۔ 25 صفر المظفر

> رسول اکرم الٹیٹائیٹر کی شہادت امام حسن علیہ السلام کی شہادت

1 صفر المظفر

مولا امام حسین علیہ السلام کا سر شام میں پہنچا۔ املیت علیهم السلام کے قیدی شام پہنچے۔ جنگ صفین کا آغاز۔

2 صفر المظفر

مجلس یزید : روایات کے مطابق اس روز اسیران املبیت علیهم السلام کو یزید کے دربار میں پیش کیا گیا۔

یزید کے دربار میں پیش کیا گیا۔ شہادت زید بن علی بن حسین علیهم السلام 5 صفر المظفر

شهادت حضرت رقيه بنت الحسين عليه السلام 7 صفر المظفر

ایک روایت کی بنا پر امام حسن علیه السلام کی شہادت امام موسیٰ کاظم علیه السلام کی ولادت

وفات حضرت سليمان فارسى

9 صفر المظفر

حضرت عمار اور حضرت خزیمه کی شہادت: یه دونوں صحابی جنگ صفین میں شہید ہوئے۔

> جنگ نهروان : اس روز جنگ نهروان فتح موئی 11 صفر المظفر

ليلة الحرير:جنگ صفين كى آخرى رات 14 صفر المظفر

محمد بن ابی بکر کی شہادت



الم و الم

11



گزشتہ سے پیوستہ۔۔۔

مرحله انكار و ابطال:

ر سیاکہ آپ کہلے دومراحل میں جان کچے ہیں کہ اشاعرہ کے علاء اپنی پوری زندگی توانائیاں صرف کرنے کے باوجود اس نظریہ میں علمی حوالے سے کوئی قیتی اضافہ نہ کرسے پھر آہتہ آہتہ نوبت یہاں تک پنچی کہ اللہ جل وعلانے انہی میں کچھ عظیم المرتب اور سلیم الفکر لوگوں کو بھیجا بخضوں نے اس نظریہ کے سلبی اثرات کو بھانیتے ہوئے اپنی عقل سے اندھی تقلید کی گرد کو جھاڑا اور اس نظریہ پر آزادانہ نظر نانی کرتے ہوئے کہا کہ بندے کی قدرت اس کے افعال میں مؤثر ہے۔

ا امام الحرمين الجويني ( البتوفي ۷۸ مهھ)

ابو معالی المعروف امام الحرمین یہ نظریہ رکھتے تھے کہ بندوں کی قدرت ان کے افعال میں موثر ہے اس قدرت کا مرجع ذات احدیث ہے یہ کا نئات اسباب و مسببات کے نظام پر مشمل ہے ہر مسبب اپنے سے مقدم سبب سے قائم ہے یہاں تک کہ نوبت ذات احدیث تک پہنچ حائے

"انسانی قدرت و استطاعت کی نفی کرنا ان امور میں سے ہے کہ جن کا عقل سلیم انکار کرتی ہے اور کسی بھی طرح سے الی قدرت ثابت کرنا جو کہ اثر نہ رکھتی ہو وہ ایسے ہی ہے کہ گویا اصلاً قدرت کی ہی نفی کر دی گئی ہو،یا پھر الی تاثیر کو ثابت کرنا جو خاص حالات میں موثر نہ ہو یہ اصلاً اس تاثیر کی نفی کے متر ادف ہے پس ضروری ہے کہ فعل کی نسبت بندے کی طرف حقیقاً دی جائے لیکن اس میں احداث و خلق کا اشعار نہ ہو کیونکہ خلق میں استقلال کیساتھ عدم سے وجود میں لانے کا اشعار نہ ہو کیونکہ خلق میں استقلال کیساتھ عدم سے وجود میں لانے کا معنی پایا جاتا ہے اور انسان جس طرح اپنے اندر اختیار و اقتدار محسوس کرتا ہے بالکل اسی طرح وہ اپنے اندر عدم استقلال بھی محسوس کرتا ہے

۔پس فعل کا اسناد قدرت کی طرف دیا جاتا ہے اور قدرت کا اسناد ایک اور سبب کی طرف اس قدرت کی اور سبب کی طرف اس قدرت کی نسبت ہوتی ہے جیسا کہ فعل کی نسبت قدرت کی طرف ہے۔ اسی طرح مرسبب کا ایک اور سبب کی طرف اسناد ہوتا ہے یہاں تک کہ یہ سلسلہ مسبّب الاسباب تک جا پہنچتا ہے ۔ اور وہی ان اسباب ومسببات کو خلق کرنے والا ہے۔ جو ہر طرح سے بے نیاز ہے۔ پس ہر سبب جس قدر بھی بیاز ہو لیکن کسی نہ کسی جہت سے مختاج ہوتا ہے لیکن خداوند تعالی کی ذات وہ غنی مطلق ہے جو کسی کی بھی مختاج نہیں ہے۔

کی ذات وہ غنی مطلق ہے جو کسی کی بھی مختاج نہیں ہے۔
احد ابن تیسہ:

احمد ابن تیمید کہتا ہے کہ عبد فاعل حقیقی ہے اور حقیقیاً ہی اپنے افعال پر قادر و مستطیع ہے۔ جمہور طبیعی اسباب کی تاثیر کا انکار نہیں کرتے بلکہ اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ اللہ تعالی ہواؤں کے ذریعے بادل پیدا کرتا ہے بادلوں کے ذریعہ بارش برساتا ہے پانی کے ذریعہ کھیتی اگاتا ہے پس جمہور اہل سنت مخلوقات میں موجود طبیعی قوی کی لفظی و معنوی تاثیر کے قائل ہیں۔

وہ کہتے ہیں کہ بندے کی قدرت اس کے افعال میں موثر نہیں ہوتی اور ان میں سے ایک قول اشعری کا ہے کہ جس میں وہ کہتا ہے کہ اللہ تعالی بندے کے فعل کو انجام دینے والا ہے اور بندے کا فعل اس کا عمل نہیں بلکہ اس کے لیے کیب کی حیثیت رکھتا ہے اور در حقیقت

کا خالق نہیں مگر کاسب ضرور ہے اور یہ تحسب ہی جزاء و سزاء کا معیار و

یں اہل سنت نے پہلی قتم کی نصوص کو خلق افعال پر حمل کیا ہے اور دوسری فتم کی نصوص کو کتب پر حمل کرتے ہوئے ادلہ کے در میان جمع

جبکہ معزلہ کو دوسری قتم کی نصوص نے حیرت زدہ کر دیاہے جس کی بنا پر وہ اس نظریے کے قائل ہوئے ہیں کہ انسان خود اپنے اختیاری افعال کا خالق ہے لیکن جب ان سے کہا جائے کہ اللہ تعالی مر شکی کا خالق نہیں ؟ اور مر شنی میں افعال عباد بھی داخل ہیں؟

معتزلہ اس سوال کا جواب دیتے ہیں کہ بے شک اللہ تعالی ماشمول افعال عباد کے مر شئی کا خالق ہے ہاں اللہ تعالی نے بعض اشیاء کو مالواسطہ پیدا کیا ہے جبکہ دوسری بعض کو بلا واسطہ ۔بندے کے افعال بالواسطہ خلق فرمائے ہیں اور اللہ تعالی انسان کے اندر آلات کو خلق کرنے کے ذریعے اس کے اعمال کا خالق ہے وہ آلات قدرت کلیہ اور ارادہ کلیہ جو دونوں کے متعلق ہونے کی صلاحیت رکھتے ہے۔ہمیں حق نہیں ہے ہم طاقت اور قدرت رکھتے ہوں سوائے یہ کہ ہم نے اسے دو صورتوں میں استعال کیا ہے چاہے یہ اختیار اچھا گئے یا برالیس کو ئی مائع نہیں کہ ہم اس بات کے قائل ہوں کے اللہ تعالی بندوں کے افعال کا خالق ہے۔ کیکن یہ خالق ہم اس اعتبار سے کہہ سکتے ہیں کہ وہ اسباب اور وسائل کا خلق کرنے والا

پس یہ جان لیں جس طرح وجود میں قدرت اسی کی ہے اس طرح تمام افعال بھی اسی کے ہیں بیہ مراد نہیں کہ زید سے صادر ہونے والا فعل اس کا نہیں ہے بلکہ زید کا فعل باوجود اس کے کہ وہ در حقیقت زید کا فعل ہے وہ حقیقت میں اللہ تعالی کا تھی فعل ہے۔ جیسا کہ زید کا وجود بعینہ خارج میں ایک متحقق امر ہے اور زید کی طرف حقیقناً منسوب ہے نہ کہ مجازاً۔ ماوجود اس کے کہ وہ پہلے حق کے شئوون میں سے ہے اسی طرح اس کا عَلَم ارادہ حرکات و سکنات اور تمام افعال جو اس سے صادر ہوتے ہیں یہ اس کی طرف حقیقتاً منسوب ہیں نہ کہ مجازاً۔

انسان سے صادر ہونے والے مر فعل کا وہ خود فاعل ہے اور ساتھ یہ بھی ہے کہ انسان کا یہ فعلِ اللہ تعالی کے اِفعال میں سے آیک فعل بھی ہے (وہ افعال جو اللہ تعالی کی ذات کے لائق ہیں) خالق اور مخلوق کے ما بین اس قشم کی نوع کا حدیث قدسی میں بھی اشارہ ملتا ہے جس میں اللہ نے فرمایا " اے ابن آدم تو اینے لیے جو بھی پیند کرتا ہے وہ سب میری مشیئت سے ہے میری قوت سے تو میرے فرائض انجام دیتا ہے میری نعمت سے تو میری نافرمانی پر طاقت ور ہے۔میں نے تخفیے سمیع، بصیر اور طاقتور بنایا ہے۔'

پس اشاعره نے علل و اسباب کو مقام تاثیر اور ایجاد میں غیر موثر قرار دیا ہے در حالانکہ یہ علل و اسباب الله تعالی کے اشکر ہیں۔

جیسا کہ مفوضہ نے اللہ تعالی کی قدرت کو اس کی سلطنت سے ہٹا دیاہے

اور بعض دوسرول کو اللہ کی سلطنت میں حکمران مان لیا ہے وہ حق کیہ جس کی برھان تائید کرتی ہے اور کتاب تصدیق کرتی ہے یہ ہے کہ فعل دو قدرتوں کے ذریعے وجود میں آتا ہے لیکن یہ دو قدرتیں مساوی نہیں ہیں اور نہ ہی یہ دونو ں علت تامہ ہیں۔ بلکہ جو دوسری قدرت ہے وہ پہلی کے مظامر سٹونون اور جنود میں سے ہے۔جبیبا کہ ارشاد ربانی ہے" اللہ کے لشکر کو سوائے اس کے اور کوئی نہیں جانتا۔" وہ فعل خدا ہے جبکہ جمہور اہل سنت کا نظریہ اس کے خلاف ہے (منہاج النة ١/٢٦١) توجه طلب:

اہل سنت کے نزدیک عقائد میں امام احمد ،ان کے بعد اشعری کلیدی حیثیت کے حامل ہی اور وہ بندے کی قدرت کی تاثیر کے قائل نہیں ہیں ۔ پس کیسے تاثیر قدرت عبد کو جمہور اہل سنت کی طرف منسوب کیا

س) شعرانی کا نظریه :

صاحب کتاب الیواقیت والجوامر فی بیان عقائد الاکابر) کہتے ہیں کہ نظرید کسب اور نظریہ جبر میں ذرہ برابر بھی فرق نہیں ہے۔

ه) الشيخ عبده كا نظريه:

الشيخ محمد عبدہ نے علماء مصر کی طرف جاتے ہوئے صراحناً اس عقیدے کا اظہار کیا ہے کہ بندے کی قدرت اس کے افعال میں موثر ہے جب کہ اس سے پہلے اہل مصر اس مات کے قائل تھے کہ عبد کی قدرت اس کے افعال میں کار فرما نہیں ہوتی اور اس مورد میں کوئی بھی طبیعی اسباب اثر پذیر نہیں ہوتے لیکن شخ محمد عبدہ نے صراحناً اس نظریہ کے خلاف بات کی اور کہا کہ بندے کی قدرت کی اس کے افعال میں تآثیر حتی اور

درج ذین دو عوامل نے شخ عبدہ کی فکر پر گہرے نقوش جھوڑے جس کی وجہ سے انہوں نے کا فی سارے مسائل میں عام اہل سنت کے مخالف بات کی۔

نہج البلاغہ سے شناسائی ۔

السيد جمال الدين إسد آبادي سے ارتباط ـ

پس ان دو عوامل کی بنا پر انہوں نے افعال عباد کے بارے میں یہ رائے دی ہے کہ بندے کے افعال خود اس کی قدرت کی وجہ سے وقوع پذیر ہوتے ہیں اب طبیعی اسباب خماً و جزماً ان افعال میں موثر ہوتے ہیں۔ ۵) زر قانی اور جمع بین النصوص: ـ

ينتخ محمد بن عبدالعظيم الزر قاني صاحب كتاب مناهل العرفان في علوم القرآن كہتے ہیں كه " فرآن مجيد اور سنت نبوى ميں كثير تعداد ميں اليى نصوص موجود ہیں جو دلایت کرتی ہیں کہ ہر شکی کا خالق اللہ تعالی ہے اور مر شکی کا مرجع الله تعالی کی ذات ہے اور ہدایت و گراہی خداوند کریم کے ہاتھ میں ہے۔

اس کے بعد وہ کہتا ہے کہ الیمی آبات و روابات مجھی کثیر تعداد میں موجود ہیں جو دلالت کرتی ہیں کہ بندے کے افعال اس کی قدرت سے ہی وقوع یزیر ہوتے ہیں اور اچھے کا م کرنے والوں کو اللہ کی رحمت شامل حال ہوتی ہے اور برے اعمال انجام دینے والوں کو غضب الهی کا سامنا کرنا

زر قائی درج مالا دونوں نصوص کو ذکر کرنے کے بعد ایک نتیجہ اخذ کرتا

ہے جو حسب ذیل ہے۔ " اہل سنت کو پہلی قسم کی نصوص نے حیرت میں مبتلا کر دیا ہے اپس وہ کہتے ہیں کہ انسان اینے افعال اختیاری اس کے خلق کر دہ نہیں ہیں بلکہ ن کی مخلوق ہیں ۔ لیکن جب ان سے کہا جائے کس طرح بندے کو اس کے انجام نا دہندہ فعل پر جزا یا سزا دی جا شکتی ہے؟ سطرح یہ بات عدالت و حکمت الهی سے مناسبت رکھتی ہے؟

تو اہل سنت اس اشکال کا جواب یوں دیتے ہیں " اگرچہ انسان اینے فعل



### مسرجع عسالی متدر دام ظله سے پوچھے گئے سوالات و جوابات

#### 🤏 ترجمه وترتيب شيخ قيصر عباس نجفي

سوال: کیا عزاداری کے دوران ماتم کرتے ہوئے مردوں کو براہِ راست یا ٹیلی ویژن پر خواتین دیکھ سکتی ہیں جبکہ مردوں کے گریبان چاک اور سینے ظاہر ہوتے ہیں ؟

جواب: بہال تک براہِ راست دیکھنے کی بات ہے تو خواتین کواس سے اجتناب کرنا چاہئے اور اس طرح اگر ٹیلی ویژن وغیرہ میں دیکھنا نفسانی انفعال کا باعث بنے تو اس سے اجتناب لازم ہے۔میری بچیوایہ بات ذہمن نشین کر لو کہ خواتین کے جسم کے مر وہ جھے جس کی طرف نگاہ کرنا نامحرم مرد کے لئے حرام ہے مرد کے بھی اس جھے کی طرف خواتین کا نگاہ کرنا حرام ہے۔

سوال: حضرت المام سجاد علیه السلام نے کس طرح کوفہ سے کربلا آکر شہداء کو دفن کیا؟

جواب: امام سجاد علیہ السلام معجزہ اور خدا کی طرف سے عطا کر دہ قدرت و صلاحیت کے ذریعے تشریف لائے کہ جس کے استعال کی خدا نے انہیں اجازت دی تھی تاکہ تدفین کا عمل سرانجام یاسکے۔

سوال: کیا خواتین ممیز بیچ کی تلاشی لے سکتی میں اور اگر اس بات کا شک ہو کہ بچہ ممیز ہے یا نہیں تو الیمی صورت میں کیا کرنا چاہئے؟

جواب: انختیاری حالت میں اس کی تلاشی لینا جائز تنہیں ہے۔ سوال: کیا حالصنہ عورت یا مجنب شخص امام علیہ السلام کے روضے کے صحن میں داخل ہو سکتے ہیں ؟

جواب: صحن میں جاتنے میں کوئی حرج نہیں ہے لیکن اس حالت میں ضریح والے کمرے میں جانا ممنوع ہے۔

سوال: کیا خاک شفا کو چنے کے دانے کے برابر یا اس سے زیادہ کسی بیاری کے علاج اور کیا بیاری بیاری کے علاج اور کیا بیاری کے علاوہ کر بلا کی مٹی کو فقط امام حسین علیہ السلام کی محبت کی وجہ سے کھایا جاسکتا ہے نیز کیا خاک شفا پورے کر بلا کی مٹی ہے یا چھر کر بلا میں کسی خاص جگہ کی مٹی خاک شفا ہے؟

جواب: احتیاط کی بنا پر فقط ایک چھوٹے چنے سے کم مقدار میں خاک شفا کو فقط بیاری کے علاج کی غرض سے کھایا جا سکتا ہے اس کے علاوہ نہیں اور کربلا کی ساری مٹی خاک شفا نہیں ہے اور اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ سارے کربلا کی مٹی مقدس اور قابلِ احترام ہے لیکن جس مٹی کا خاک شفا کے طور پر بیاری سے نجات کے لئے کھانا جائز ہے اس کی چند شرائط ہیں ان میں سے ایک یہ ہے کہ پہلے تو شرعی طور پر یہ ثابت ہونا چاہئے کہ امام حسین علیہ السلام کی قبریا جس حد تک اس کے قریب ہونا چاہئے کہ امام حسین علیہ السلام کی قبریا جس حد تک اس کے قریب سے لینا ممکن ہو وہاں سے لی گئی ہو اور اسی طرح ان دعاؤں کا پڑھنا

بھی معتبر ہے جو معصوبین علیهم السلام سے اس بارے میں مروی ہیں۔
سوال: مشہور بیہ ہے کہ امام حسین علیہ السلام کا سر کر بلا میں دفن ہو ا
لیکن مصر میں موجود امام حسین علیہ السلام کی سر مبارک کی ضریح کے
بارے میں آپ کیا کہتے ہیں؟

جواب: سیر الشداء امام حسین علیہ السلام کے سرکے بارے میں اختلاف ہے کہ وہ کہال دفن ہوا لیکن علاء و محقین کے نزدیک ثابت ہے کہ امام حسین علیہ السلام کے سر مبارک کو شام سے کربلا لایا گیا تھا۔
اسی طرح تحابول میں ایسی روایات بھی موجود ہیں کہ جو اس کی نفی کرتی ہیں سید عبد الرزاق مقرم نے اپنی کتاب مقبل الحسین میں ان روایات کو جمع کیا ہے جو سانحہ کربلا کے بارے میں معتبر کتابوں میں موجود ہیں۔سید عبد الرزاق مقرم نے باوثوق ذرائع سے نقل کیا ہے کہ امام حسین علیہ السلام کے سر مبارک کو ان کے جسم کے ساتھ کربلا میں دفن کیا گیا ہے۔

سوال: کیا عاشورہ کے دن خیموں میں پانی موجود تھا؟

جواب: اگرچہ بعض شاذ و نادر اور غیر معتبر روایات میں شب عاشور خیموں میں پانی کے وصول کی طرف اشارہ ملتا ہے کیکن اس کے برعکس ہے شار روایات پانی کی عدم موجودگی اور امام حسین علیہ السلام کے پیاسے شہید ہونے کی تصدیق کرتی ہیں۔

سوال: مر زیارت کے موقع پر نجف اور کربلا پیدل جانا شرعی حوالے سے کیا حکم رکھتا ہے؟

جواب ایسا کرنا مستحب ہے اور اس کا بہت زیادہ اجر و ثواب بھی ہے کیونکہ اس سلسلے میں بہت سی روایات وارد ہوئی ہیں۔

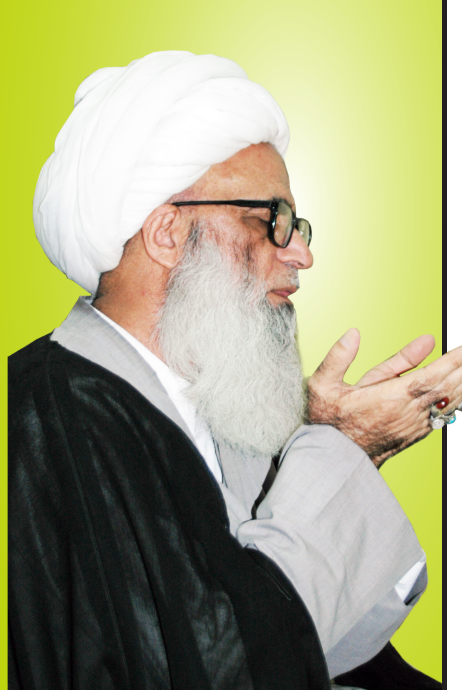
سوال: یہاں پاکتان میں اورنگ زنی ایجینسی میں حالات باقی پاکتان سے مختلف ہیں تقریبا دو سو سال پہلے یہاں تبلیغ اسلام صوفی ازم کے ذریعے ہوئی تھی اب مجالس امام حسین علیه السلام میں وجدان کا طریقه رائج ہے اور ڈھول کے علاوہ دوسرے آلات موسیقی بھی بجائے جاتے ہیں کیا مجلس امام حسین علیه السلام میں ساز بجانا جائز ہے؟

جواب: وہ ساز جس کی آواز گانے کی طرز پر ہو اس کا بجانا اور سننا دونوں حرام ہیں خواہ مجلس امام حسین علیہ السلام میں ہو یا غیر مجلس میں۔

واللہ العالم سوال: جو شخص نماز نہیں پڑھتا کیا اس سے تعلقات رکھنا جائز ہے؟ جواب۔ اگر آپ کے سلام و دعا کو باقی رکھنے سے اس بے نمازی شخص کی دل جوئی ہو گی اور اس کو یہ شعور ہو گا کہ آپ اس کے اس کئے پر راضی ہیں تو اس صورت میں آپ اس سے دوری اختیار کریں۔واللہ العالم



1



سَمُ الْجَبُرُلْيَدُ لِأَنْلَالَهُ عَلَيْ خَلِجُعُ لِلدِّيْخِلْ الْجَبُلِثَةَ بَشِينَ كَنْ يَنْكُمْ فَالْ

تو اولاد کے لئے کیا حکم ہے؟ جواب: اگر جہاد واجب ہو جائے تو والدین میں سے کسی کی بھی اجازت کی ضرورت نہیں ہے۔واللہ العالم

سوال: میں آپ کی تقلید کرنا چاہتی ہوں اس کا طریقہ کار کیا ہے میں شیعہ ہوں لیکن ہماری فقہ کے ساتھ المیہ یہ ہے کہ ہمارے بزرگ ہمارے بچوں کا ہمارے مذہب کا اصل مطلب نہیں سمجھاتے؟

 سوال: اگر خاوند طلاق نه دینا چاپتا هو اور دوسری شادی بھی کرنا چاپتا ہو تو کیا کوئی مولانا صاحب اس کی زبرد سی طلاق کروا سکتے ہیں؟

جواب: خدا وندعالم نے طلاق صرف شوہر کے ہاتھ میں رکھی ہے اور بعض حالات کے پیش نظر حاکم شرعی(مجتھد صاحب فتوی) کو شرعاً حق حاصل ہوتا ہے کہ وہ کسی کی بیوی کو طلاق دے

دے۔واللہ العالم

سوال: کیا بغیر حوالے کے معصومین علیهم السلام کے فرامین کو میسجز میں فاروڈ کیا جاسکتا ہے؟ جواب:آپ کے لئے جائز ہے کہ ال معصومین کی طرف نبیت شدہ فرامین کو لوگوں

تکُ پہنچائیں اور اس سے عہدہ برا ہونے کے لئے جہاں سے آپ نے بیہ پیغام حاصل کیا ہے اس کا حوالہ

ساتھ لکھیں۔ واللہ العالم

سوال: قرآن کی موجودہ ترتیب سور توں اور پاروں که که مند میں ہ

کی کس نے دی ؟

جواب: دیکیس قرآن کو رسول نے حکم خدا سے سورتوں اور پھر سورتوں کو آیات میں تقسیم فرمایا ہے، اور اس کے بعد علماء نے تمیں حصوں میں تقسیم کیا تاکہ ایک مہینے میں قرآن ختم کرنے کے لئے آسانی ہو اور یہ تقسیم خدا یا کسی معصوم سے صحیح ہندسیہ ثابت نہیں ہے اور اسلام کے لئے خدا کی وحدانیت کا عقیدہ اور رسول کی نبوت کا عقیدہ مسلمان بننے کے لئے ضروری ہے کہ نبوت کا عقیدہ کہ والیت کا اقرار ہو۔ واللہ العالم سوال: اگر کسی پر قضا روزے واجب ہوں تو کیا سوال: اگر کسی پر قضا روزے واجب ہوں تو کیا وہ ستی روزے رکھ سکتا ہے؟

جواب: اگر قضاء روزے ہوں تو اس کی قضاء اس کی گردن پر ہے، سنت روزے رکھنا جائز نہیں اور جس دن سنت روزہ رکھنا چاہے تو اس دن قضاء روزہ رکھے۔ واللہ العالم

سوال: کیا خود کشی کرنے والے کے ایصال ثواب کو لئر ناتہ خوانی کی اسکتر ہے ؟

کے لئے فاتحہ خوانی کی جاسکی ہے؟ جواب:ظاہر ہے کہ خود کشی سے انسان اسلام

جواب: ظاہر ہے کہ خود کشی سے انسان اسلام سے خارج نہیں ہوتا اور کفن و دفن ہر مسلمان کے لئے ثابت ہے اور اسی طرح نیکیوں اور فاتحہ خوانی اور دیگر ایصال ثواب کے لئے بھی اس کا مسلمان ہونا کافی ہے کہ جس کو میہ ہدیہ کی جائیں۔ واللہ العالم

جا یں۔ واللہ العام سوال: اگر والد حکم جہاد دے اور والدہ منع کرے









#### لاہور ، منڈی بہاؤالدین ، خوشاب اور تجھکر سے آئے ہوئے مؤمنین کی مرجع عالی قدر دام ظلہ سے ملاقات

صوبہ پنجاب کے مختلف اضلاع سے آئے ہوئے مؤمنین نے مرجع عالی قدر دام ظلہ سے ان کے مر تزی دفتر نجف اشرف میں ملاقات کی اس ملاقات کا مقصد مرجع عالی قدر دام ظلہ سے علمی استفاده کرنا تھا۔

اس ملاقات میں جب مؤمنین نے سوال کیا کہ کیا امام بارگاہ کی زمین میں مسجد بنائی جا سکتی ہے

تو مرجع عالی قدر دام ظلم نے فرمایا کہ امام بارگاہ کی زمین میں مسجد نہیں بنائی جاشکتی۔ اس ملاقات میں مرجع عالی قدر دام ظلہ نے اس بات پر بھی زور دیا کہ تقلید ہر بالغ مرد اور غورت ير واجب ہے اور تقليد کے بغير نہ انسان کی عبادات درست ہیں اور نہ معاملات اور نہ نکاح درست ہے اس اہم واجب الہی اور فریضہ

الہی کی ادائیگی میں کوتاہی جائز نہیں ہے آخر پر مرجع عالی قدر دام ظلہ نے مؤمنین کو نصیحت کرتے ہوئے فرمایا کہ مؤمنین کو اپنی مر زبارت کو آخری زبارت مسمجھنی حاہئے اور ہر زیارت کو اس طرح بجالائيں جيسے نيہ ان کي آخري زيارت

# ج بيت الله اور مرجع عالى قدر آيت الله العظلى شيخ بشير

انہوں نے مدینہ میں امام جواد علیہ السلام کی

شہادت کے سلسلے میں منعقد کی گئی مجلس میں

بھی شرکت کی اور آیت اللہ سید محمود ہاشی دام



فریضہ مج ادا کرنے کے لئے مرجع عالی قدر دام ظلہ کی طرف سے ایک وفد مکہ معظمہ گیا اس وفد ً کی قیادت مرجع عالی قدر کے سٹے جو کہ مرجع عالی قدر کے دفتر کے مدیر اعلیٰ ہیں انہوں نے کی

ـ جناب حجة الاسلام والمسلمين شيخ على ـ

ظله کی مرحومہ والدہ کی منعقد کی گئی قرآن خوانی کی مجلس میں بھی شرکت کی اور مکہ و مدینہ میں پوری دنیا سے آئے ہوئے برجستہ شخصات سے مجھی ملاقات کی ۔

# مدرسہ علوم اسلامی نجف اشرف میں بڑھنے والے بچوں کی مرجع عالی قدر دام ظلہ سے ملاقات



ان کی سیح تربیت کریں ۔

ہے سکھتے ہیں یہ بچے امام زمانہ کی امانت ہیں

آخر پر مرجع عالی قدر دام ظلہ نے بچوں اور ان کے اساتذہ کو ہدیہ بھی دیا دوسری طرف مدرسہ

علوم اسلامی نجف اشرف سے آئے اساتذہ نے

بھی مرجع عالی قدر دام ظله کا شکریہ ادا کیا۔



مدرسہ علوم اسلامی کے بچوں نے مرجع عالی قدر تربیہ دام ظلم سے نجف اشرف میں ان کے مرکزی ہمار وفتر میں ملاقات کی اس ملاقات کا مقصد مرجع شیع عالی قدر دام ظلم سے رہنمائی لینا تھا مرجع عالی اہل قدر دام ظلم نے مدرسہ کے اساتذہ سے فرمایا اس کہ ہم سب کا فریضہ ہے کہ ان کی اس طرح ہو

تربیت کریں جس طرح ہمارے والدین نے ہماری تربیت کی اور ہمارے بزرگوں نے ہمیں شیعہ بنایا تاکہ شیعت آگے بڑھے اور مذہب اہل بیت باقی رہے مرجع عالی قدر دام ظلہ نے اس بات پر زور دیتے ہوئے کہا کہ یہ میرے بوتے ہماری زبان سے نہیں بلکہ ہمارے کردار

### کراچی اور اندرون سندھ سے آئے ہوئے مؤمنین کی مرجع عالی قدر دام ظلہ سے ملاقات

کراچی اور اندرونِ سندھ سے آئے ہوئے مؤمنین نے مرجع عالی قدر دام ظلہ سے نجف اشرف میں ان کے مرکزی دفتر میں بلاقات کی اس ملاقات کا مقصد مرجع عالی قدر دام ظلہ کی زیارت اور ان سے علمی استفادہ کرنا تھا اس ملاقات میں مرجع عالی قدر دام ظلہ منے حضرت حر علیہ السلام کی شخصیت پر روشنی ڈالتے ہوئے فرمایا کہ جب حضرت حر گھر سے نکلے سے قو غائب سے آواز آئی جس کو حضرت حر نے سنا تھا کہ اے حر! تمہیں جنت کی بشارت ہو اور مرجع عالی قدر دام ظلہ نے اس نقط کی بھی وضاحت فرمائی کہ مولا حسین علیہ السلام نے حضرت حر کو معاف کر دیا تھا اور یہ بھی وعدہ دیا تھا کہ تمہاری توبہ قبول ہے اس ملاقات میں بائیں ہاتھ میں انگو تھی پہننے کے بارے میں پوچھے گئے سوال کے جواب میں اگو تھی پہننے کے بارے میں پوچھے گئے سوال کے جواب میں مرجع عالی قدر دام ظلہ نے فرمایا کہ اگر انگھوٹیا ں دونوں میں ہوں تو کوئی حرج نہیں ہے لیکن اگر انگھوٹیا ں دونوں میں بہنی ہے تو پھر دائیں میں پہنیں ہے لیکن اگر ایک ہاتھ میں پہنی ہے تو پھر دائیں میں پہنیں۔ بائیں میں نہ پہنیں۔ میں نہ پہنیں۔ میں نہ پہنیں۔ مائیں میں نہ پہنیں۔ میں نہ پہنیں۔ میں نہ پہنیں۔ میں نہ پہنیں۔ مائیں میں نہ پہنیں۔ میں نہ پہنیں۔ میں نہ پہنیں نہ پہنیں۔







اسالانه ممبر شب ۴۰۰ روپے

مسر کزی ایڈریس:

امير المؤمنين عليه السلام ترسيف، صدر معتام بانا پور، نزد سيف نمب ويبانا فيكثري لا مور پاكستان