

## فتویٰ جاند کے بارے میں وضاحت

امامت افضل ترین کا حق ہے

روزه امیر المو منین علی <sup>علیہ السلام</sup> کے کا میں کمات کی روشنی میں

رمضان المبارك

حضرت خدیجه الکبری سلام الله علیها کی بلند یابیه شخصیت

مسجد کوفہ کی نضیات

محبت علی <sup>علیہ السلام</sup> کے **فوائد** 

مرجع عالی قدر دام ظلہ سے بوچھے گئے سوالات اور ان کے جوابات



ڛؙؙۜٳڿڹؙٳؙڿ۫ڷٳ۫ڣڷٳڵۼٛڂڮڹٵڵڿۼٵڸڗڿٵڮڮڔڒڷۺۜڿ۬؉ۺؚڮڔٛڿۑؽێڒڵڿؚۼؖٵ ٵ

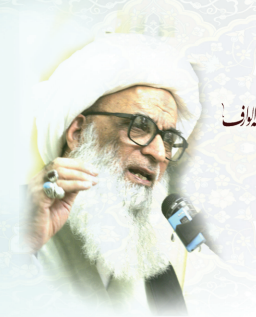
مدیر اعلی جناب نصیر الدین نائب مدیر اعلی حجة الاسلام والمسلین علامه علی النجفی انتظامی مدیر مولانا قیصر عباس

> معاونين: مولانا سيد محمد على مهدانى مولانا محمد مجتبى خجفى مولانا محمد تقى ہاشمى

فوٹو گرافر سید محمد حسین رسالے کی سالانہ ممبرشپ حاصل کرنے کے لئے اس نمبر پر رابطہ کریں۔ 00923125197082

اپنی تجاویز دینے کے لے ہمیں ای میل کریں۔ Email:m.urdu@alnajafy.com 009647807363942

صوت النحب کو مقالات و تحریروں میں تدوین و ترمیم کا مکل اختیار ہے۔



## مر کزی د فتر ۲ میار ۴ و به ترجیش جضر اینالینظرال کا جی افرانشر سیست جنوبر اینالیالینظرال کا جی افرانشر سیست کا می فالواف

کا ماہ مبارک رمضان کی مناسبت پر خطباء و مبلغین کے نام بیغام

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً، والصلاة والسلام على سيد الكونين محمد بن عبد الله المبعوث رحمة للعالمين وهادياً للأمم إلى يوم الدين وعلى آله الغر الميامين واللعنة على اعدائهم اجمعين.

قران مجید میں ارشاد خداوندی ہے کہ

(وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكر وَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ). صَدَقَ اللَّهُ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ

اور تم میں سے ایک گروہ کو الیا ہونا چاہئے جو خیر کی دعوت دے, نیکیوں کا حکم دے برائیوں سے منع کرے اور یہی لوگ نجات یافتہ ہیں۔

میرے عزیز بھائیو و بیٹو کہ جنہیں اللہ عز وجل نے ایمان اور ولایت اللہ بیت علیم السلام کی نعمت سے نواز نے کے بعد منبرول کے ذریعہ حق و ہدایت کا ماستہ دکھائیں۔ و ہدایت کا ماستہ دکھائیں۔ ختمی مرتبت حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آلہ کی شریعت مقدسہ کی تبلیغ و تروی اور لوگوں کے نفوس میں دینی و مذہبی بیداری پیدا کی تبلیغ و تروی اور لوگوں کے نفوس میں دینی و مذہبی بیداری پیدا کرنا بہترین شرف ہے۔ انبیآء ، رسولوں اور ائمہ المبیت علیم السلام کی تبلیغ کے کی سنت کا احیاء عظیم شرف ہے انہوں نے دین اسلام کی تبلیغ کے لئے عظیم مشقتوں کا سامنا کیااور این جان تک کی قربانی پیش کی ، اس

عظیم شرف کی مبار کباد آپ کی خدمت میں پیش کرتا ہوں ۔

ہم اس افضل ماہ مبارک رمضان کے استقبال کی تیاریاں کر رہے ہیں کہ ہمارے نبی اور انکی معصوم ذریت علیهم السلام نے جسکا احیاء عملی و قولی عبادت کے ذریعہ کیا ۔ ہم سب تمام تر طاقت و ہمت اور حوزہ علمیہ نجف اشرف کہ جو دنیا کے تمام حوزوں کی اصل ہے اور علوم اہل بیت علیهم السلام کی نشر و اشاعت کا مرکز ہونے کے ساتھ ساتھ علمائے کرام کی پناہ گاہ ہے کے مقدس انوار سے استفادہ کرتے ہوئے اس عظیم دینی و مذہبی واجب کی ادائیگی پر پُر عزم ہیں، ہمیں کوشش کرناچاہئے کہ تبلیغ کی روح سے خود کو فیضیاب کرنے کے ساتھ ساتھ عطف الی کے زیر سابے اس عظیم و مقدس عمل کی توفیق ہمیں نصیب ہو اور واضح ہو کے طول تاریخ میں صالحین کا یہی عمل و طریقہ تھا ۔

اس عظیم مناسبت پر ہمیں کچھ ضروری باتوں پر توجہ دینی چاہئے کہ جو ہمارے دینی ، مذہبی و اجتماعی و اجبات کے ضمن میں آتے ہیں۔

ا خطباء و مبلغین کرام کو چاہئے کہ وہ لوگوں کے دلوں میں تقوے کی روح کی کاشتکاری ان طریقوں اور اسالیب کے ذریعہ کریں کہ جو سب سے زیادہ فائدہ مند و مؤثر ہونے کے ساتھ ساتھ لوگوں کو دین کی جانب جذب کرنے والی ہوں، خطیب کو واقعا ایسا ہونا چاہئے کہ سامعین کے علاوہ صاحبان دین و مذہب کے ساتھ ساتھ عام لوگ بھی سامعین کے علاوہ صاحبان دین و مذہب کے ساتھ ساتھ عام لوگ بھی اس سے محبت ، عاطفت ، سریرستی کا حقیقی احساس کریں تاکہ ان کے اس سے محبت ، عاطفت ، سریرستی کا حقیقی احساس کریں تاکہ ان کے اس سے محبت ، عاطفت ، سریرستی کا حقیقی احساس کریں تاکہ ان کے

ذریعہ خطیب و واعظ سامعین کے دلوں میں اتر جائے اور اسی معنی کی

طرف قران مجید کی اس آیت میں اشارہ کیا گیا ہے (ادْعُ إِلَى سَبِیل ربِّك بِالْكِمُةِ وَالْمُوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ، آب اين رب كے راستے كى طرف حكمت اور اجھی نفیحت کے ذریعہ دعوت دیں )۔

٢ ابھى كچھ عرصے سے خبيث افكارو منحرف عقائد كے آله كاروں كو دین و مذہب کی طاقت اور حوزات علمیہ خاص کر حوزہ علمیہ نجف اشرف کی اہمیت کا اندازہ پہلے کی مناسبت زیادہ ہوا ہے ،خاص کر جب سے دینی مراکز، عتبات عالیات و مقامات مقدسہ اور عراق کی حمایت اور انکے دفاع میں جہاد کفائی کا فتوی حوزہ علمیہ نجف اشرف سے صادر ہوا اور اس نے پوری امت کو طاقت ، عزم ، ہمت سے پُر کردیا اور پھر مجاہدین کی ثبات قدمی اور انکی قربانیوں سے مختلف ملکوں اور جگہوں سے اکٹھی ہوئی اشرار کی فوج ، داعثی دہشت گردول کوواضح شکست ملی که انکی خدمت ہماری ذمہ داری ہے۔ جو مقامات مقدسہ کو این نجس وجود سے نقصان پہنیانے کاناکام ارادہ رکھتے تھے وہی لوگ عوام میں اور خاص کر ہماری وہ جوان نسل کہ جو كالجول اور يونيور ستيول ميل زير تعليم بين الكي درميان منتشر مهوكر الحاد اور اصول دین کے انکار کے ساتھ ساتھ دین و مذہب اور مرجعیت میں شک و شبهات پیدا کرنے کی بوری کوشش میں گے ہیں اسلئے لازمی ہے کہ ان مخرف افکار کا ڈٹ کر مقابلہ کیا جائے اور ہماری جوان نسل میں جن منحرف شیطانی افکار نے اپنی جگہ بنالی ہے اسے وعظ و کلیدی کردار ادا کرتے رہیں ۔ ارشاد و نصیحت کے ذریعہ اکھاڑ پھینا جائے تاکہ جس طرح ہمارے بہادر جوانوں نے میدان جنگ میں انہیں شکست کا مزہ چکھایا ہے اسی طرح انہیں یہاں بھی ابدی شکست ہو اور ہم اپنے معاشرے کو متحد رکھنے میں کامیاب رہیں۔

٣ خطباء كرام اور محترم ائمه جمعه و جماعت كو حابيع كه وه وعظ و نصیحت کے ساتھ معاشرے کی محترم شخصیتوں سے ملاقات اور ان کے تعاون سے لو گوں کو مسجدوں اور امامبار گاہوں کیجانب لیکر آئیں اسکئے سب کی دنیا و آخرت کے لئے فائدہ مند بھی ہوگا کہ ہمارے معاشرے میں انکی دعوت اور انکا موقف اثر رکھتا ہے۔ اور اسی مسئلے میں ہماری میر رائے ہے کہ ائمہ جمعہ و جماعت اور خطباء ملا قاتوں اور زیارتوں کو فروغ دیں تاکہ پابند مومنین کی ہمت افنرائی ہو اور غافلوں کو ان کی غفلت سے افاقہ ہو اور پھر ہماری عباد تگاہوں اور

محالس و عظ و ارشاد پُر ہوسکیں۔

۴ ہم سب پر لازمی ہے کہ ہم التفات، حسن خلق اور وعظ و نصیحت سے اس ماہ مبارک کی حرمت کو یامال کرنے والوں اور خاص کر کھلے عام کھانے پینے کو بند کریں اور ان جگہوں پر بھی نظر رکھیں کہ جہاں ان چیزوں کو خفیہ طور پر فروغ دیا جاتا ہے تاکہ شیطان ان جگہوں کو منکرات کے پھیلانے کا ملجا و ماویٰ نہ بنانے یائے۔

۵ خطباء کرام کو حاسئے کہ وہ معاشرے میں صاحب حیثیت افراد کو ولیے تو بورے سال لیکن خاص کر ماہ مبارک رمضان میں تیموں۔ بیواؤں، فقیروں، محتاجوں، شہداء کے خانوادوں کی مدد کی رغبت ولا کیں تاکہ انہیں بھی باعزت زندگی میسر ہو اور واضح رہے کہ انہیں عیال الله سے تعبیر کیا گیا ہے اس لئے انکے شیس ہم سب ذمہ دار ہیں اور

٢ محترم خطباء و ذاكرين كو حاسة كه وه خداكي جانب سے انكو عطاكي گئ توفیق خطابت و ذاکری پر شکر کرتے رہیں اور مومنین کرام کو اس پُر آشوب دور میں ولایت محمد و آل محمد علیهم السلام ، عزاداری سرکار سید التھداء حفرت امام حسین علیہ السلام اور مرجعیت سے بہر حال متمک رہنے کی تلقین کرتے رہیں اور لوگوں کو تقلید کے مسائل اور اسکی اہمیت سے باخبر کرتے ہوئے دین و عقیدہ اور نظام مرجعیت کے تحفظ میں اپنا

ہماری یہ آرزو ہےاور آپ سے یہ امید بھی کہ جس طرح آپ لوگ منبر سے خدمت دین و مذہب کررہے ہیں اسی طرح کرتے رہیں لیکن فقھی مسائل کہ جو صرف مراجع کرام، فقہاء و مجتھدین کی ذمہ داری ہے اس سے خود کو دور رکھیں اور مؤمنین کرام کو مرجعیت سے متسک رہتے ہوئے انکی نصیحتوں اور فقاوے پر عمل کرنے کی نصیحت کرتے ر ہیں ان شاء اللہ بیہ عمل قوم کو مزید انتشار سے بچائے رکھے گا اور ہم

بارگاہِ خداوندی سے بطفیل محمد و آل محمد علیہم السلام دعا گو ہوں کہ تمام مؤمنین کی توفیقات میں اضافہ ہو اور اس مبارک مہینے میں خدا کی ر حمتیں ہم سب کے شامل حال رہیں ۔

والسلام عليكم و رحمة الله و بركاته



قال الله سبحانه : فمن شهد منكم الشهر فليصمه

اس آیت سے حکم الزامی کا فائدہ ہوتا ہے کہ ہر وہ انسان جو تکلیف البی کی شرائط کو حامل ہو اس پر واجب ہے کہ وہ ماہ رمضان کو درک کرے تو اس مہینے کے روزے رکھے ۔ ہمیں اس مخضر بیان میں شرائط تکلیف یا خصوصاً روزے کے واجب ہونے کی تمام شرائط سے تعلق نہیں ہے بلکہ صرف ہمیں یہ سمجھنا ہے کہ انسان کس طرح ماہ رمضان کو درک کرے ۔ ہم اس پیچیدہ اور علمی مسئلہ کہ جس کا ارتباط مختلف علوم سے ہے ، مجموعی طور پر اپنے بھائیوں کی خدمت میں پیش کریں گے تاکہ عوام کے ذہن میں پیدا ہونے والے ان شبہات کی روک تھام کی جائے کہ جن کے باعث ان پر ہمارے فتوی کے واضح ہونے میں دقت پیش آتی ہے اور وہ فتوی ہے :

"کہ ماہ رمضان کے چاند کا کسی جگہ ثابت ہونا سب لوگوں کے لئے کافی ہے کہ یعنی زمین کے کسے خطے پر شرعی حیثیت سے چاند ثابت ہوجائے اور اسی طرح سب لوگوں کے لئے عید ثابت ہونے کے لئے بھی کافی ہے کہ یہ ماہ شوال کا چاند دنیا کی کسی جگہ پر شرعی قواعد کی روسے ثابت ہوجائے۔" اگرچہ یہ ہمارا فتویٰ کوئی ابتکاری چیز نہیں ہے کیونکہ بہت سے علماءِ اعلام اور جلیل القدر فقہا نے اس کے درست ہونے کا اطمئنان یا اسی فتویٰ کے التزام جلیل القدر فقہا نے اس کے درست ہونے کا اطمئنان یا اسی فتویٰ کے التزام

کا حکم دیا ہے۔

علامہ حلی، صاحبِ حدائق ، صاحب متند ، صاحب مشارق الشوس ، صاحب جوام ، علامہ حلی کے فرزند فخر المحققین اور صاحب الوافی جیسی ہستیوں سے واضح ہے۔

لیکن بعض مؤمنین پر میرا فتوی واضح نه ہونے کے سبب باعث تشویش بن رہا ہے ان علماء کے نام دلیل حکم شرعی حیثیت نہیں رکھتی ہے اور نه ہی ان سے شرعی فقہ جعفری کی رو سے اجماع متیسر ہو سکتا ہے۔

لیکن اس کے باوجود ان ناموں کو ذکر کرنے سے بعض عوام کے دل سے اس وہم کو دور کرنا ہے کہ جمارا فتویٰ ایک فتیٰ چیز ہے۔

فتویٰ کی پوزیش اور اس کی خصوصیت کو واضح کرنے کے لئے کچھ امور کی وضاحت اور ان کا تذکرہ ضروری ہے۔

ا: زمین کا وہ حصہ جو سور ج کی روشنی کے سامنے ہوتا ہے وہ تیز یا مدہم روشنی سے مستفید ہوتا ہے اور زمین کا وہ حصہ جو سے مستفید ہوتا ہے اور اس روشنی کو دن کہا جاتا ہے اور زمین کا وہ حصہ جو سور ج سے نکلنے والی کرنوں کے سامنے نہیں ہوتا وہ تاریک ہوتا ہے اور اس تاریکی کو رات کہا جاتا ہے۔ محوری حرکت سے دنوں حصوں میں تبدیلی آتی



ہے اور یہ کہنا دن اور رات کو زمین پر حرکت آتی ہے یہ تعبیر دقیق نہیں ہے کیونکہ کرنیں مسلسل اینے مرکز سے حالت حدوث میں ہوتی ہیں اس لئے شاید تعییر دقیق یہ ہوگی کہ مر لحظہ سے کرنیں زمین کے کسی نہ کسی حص میں پڑتی رہتی ہیں اور زمین کا وہ حصہ جو سورج کے سامنے ہو تاریک رہتا ہے البتہ جب سورج گر بن ہوتا ہے اور فرض کیا جائے کہ سورج سارے کا سارا حیب جائے جانے کے بیچے تو اس وقت زمین کا وہ حصہ جو سورج کے مقابلے میں ہے وہ بھی تاریکی میں بدل جاتا ہے۔

اور اگرچہ یہ عادی حالات میں چاند، سورج ہے اور زمین کی اوضاع کے پیش نظر ممکن نہیں البتہ گر ہن کے علاوہ کوئی اور سبب بھی ہو سکتا کہ سورج کی کرنوں کو زمین تک پہنچے سے روکے لیکن زمین کا جو حصہ سورج کی کرنوں کے منبعث ہونے والول کے سامنے ہوتا ہے اسی کو دن کہا جاتا ہے مصادر تشریع میں لفظِ یوم کبھی صرف دن میں استعال ہوا ہے اور کبھی دن اور رات کے مجموعہ میں استعال ہوا ہے۔

۲: محوری حرکت کے ایک دورہ کے ختم ہونے سے تاریخ تبدیل ہو تی ہے اگرچہ ابتدائی دورہ جو دنیاوی قانون کے پیش نظر رات کے نصف سے شروع ہوتا ہے لیکن شرعی اور اسلامی نقطہ سے ابتداء رات سے شروع ہوتی ہے اس لئے اسلامی تاریخ رات سے شروی ہوتی ہے اور دنیا میں حکومتی سطح پر نیم شب سے تبدیلی ہوتی ہے۔

٣: تاريخ کي ابتدائي صديول سے متفقه طور پر آسريليا کے پيچھے سے جہال گزشتہ زمانوں میں ابتدا عمران مسمجھی جاتی تھی وہیں سے ابتدا تاریخ ہوتی ہے 🙌 💆 گویا اگر ابتدا عمران وہاں کے اعتبار سے نیم شب کو ہو گی تو وہ تاریخ تبدیل ہو جائے گی اور ابتداء شب جب وہاں ہو گی تو وہ اسلامی تاریخ کی ابتداء ہو گی اور وہ شب جس کی ابتدء وہاں سے ہوتی ہے مثلًا اگر شب جمعہ کو ہوئی ہے تو وہ دنیا کے کسی خطے پر جائے گی تووہ شب جمعہ ہی کہلائے گی اور جب وہ زمین کے گرد چکر لگائے گی اور وہ دوبارہ آسٹریلیا کے اسی جگہ پر پہنچے گی تو ہفتہ کی رات ہوگی ۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ زمین کے تمام خطوں پر جمعہ کی رات ایک ہو گی اسی طرح باقی دن اور رات بھی ایک ہو گی اور وہ روشنی جو زمین پر سورج کے مقابل ہونے کی صورت میں ہو گی اور جس کو ہم دن سے تعبیر کریں گے مثلاً روز جمعہ کملائی گی ۔

۴: سنس یا قمری مہینے کی تاریخ بھی ہفتے کے دن میں سے کسی دن ہو گی ساری زمین کے ہر طرف وہی تاریخ ہوگی ۔ انگریزی کے پہلے مہینے کی پہلی تاریخ آسر یلیا میں "ابتداء عمران " اگر جعه کو ہوگی تو زمین کے تمام خطوں میں

بھی جمعہ ہی کو پہلی تاریخ ہوگی۔

۵: فلکیات کے قواعد اور اصولوں کے مطابق جاند اپنی حرکت کے لحاظ سے جب سورج کی کرنوں کی لپیٹ میں آجاتا ہے اور اس کو اس وقت عام آئکھ سے دیکھنا آسان نہیں ہوتا اس وقت اس کو کہا جاتا ہے کہ چاند محاق میں آگیا ہے حالانکہ چاند کا وہ حصہ جو سورج کی طرف ہوتا ہے وہ رشن ہوتا ہے اور دوسری طرف کا حصہ تاریک ہوتا ہے اگرچہ عام ذہن میں ہوتا ہے کہ چاند کا نصف روشن ہوتا ہے اور نصف تاریک ہوتا ہے حالانکہ وہ نصف سے زیادہ روش ہوتا ہے اور نصف سے کم تاریک ہوتا ہے اور جاند اپنی حرکت کے پیش نظر جب سورج کے عمومی کرنوں سے باہر آجائے لینی جاند کا محیط سورج کے محیط سے نکل جائے تو اس وقت فلکی قواعد کی رو سے چاند کے مہینے کی ابتداء ہوجاتی ہے اور چاند کی اس حالت کو عام آکھ سے محسوس نہیں کیا جاسکتا بلکہ آلات ے ذریعے سے اور مختلف ذرائع جن کو پرانے علیاء استعال میں لاتے تھے درک کیا جاتا ہے اور کیونکہ چاند ہماری زمین کے لئے ایک ہے اور سورج بھی ایک ہے جب زمین پر رہنے والوں کے لئے جاند اپنی حرکت کی روسے سورج کے محیط سے نکل جاتا ہے اور زمین والوں کے لئے فلکی اور علمی حیثیت کی رو سے چاند کے مہینے کی ابتدا ہو جاتی ہے البتہ ممکن ہے کہ کوئی وہ سیارہ جو عاند کے پیچھے ہو اور چاند اس کے اور سورج کے در میان میں ہوتو اس سارے کی اپنی حرکت کی روسے ممکن ہے کہ جاند سورج کی کرنوں کی لییٹ میں ہو اور اس کو وقت حالت محاق میں سمجھ جائے گا۔ لیکن یہ صرف آلات اور وسائط سے ہی معلوم ہو سکتا ہے۔

٢: شريعت ميں چاند كے مهينے كى ابتداء ہونے كے لئے كافى نہيں ہے كہ چاند زمین پر رہنے والوں کی حرکت وضعی اور اپنی حیثیت سے سورج کے محیط سے نکل جائے بلکہ ضروری ہے کہ چاند کے محیط سے اتنا دو ر ہوجائے کہ سورج کے غروب ہونے کے وقت چاند کے روشن حصے سے پچھ حصہ زمین پر رہنے والے دیکھ لیں اور کیونکہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ چاند کا نصف یا اس سے زیادہ جو سورج کے سامنے ہوتا ہے وہ ہمیشہ روشن ہوتا ہے اور وہ روشن حصہ حالد اور زمین کے وضعی حرکت سے سورج کے محیط سے نکل کر آہستہ آہستہ زمین کے سامنے آنا شروع ہوجاتا ہے اگر وہ حصہ بہت کم ہو جو نیم دائرہ کی یا قوس کی یا عرجون قدیم کی شکل میں ہوتا ہے اس کو ہلال کہا جاتا ہے۔

ے:مذکورہ مطالب کی روشنی سے واضح ہے کہ چاند زمین کے دونوں حرکتوں کے لحاظ سے حیاند کبھی ملال اور کبھی بدر بنتا ہے جب حیاند کا وہ تمام روشن حصہ زمین کے کسی حصے کے مقابل میں آ جائے تو اس کو بدر کہا جاتا ہے مہینے



میں جاند ایک ہی شب میں سب کے لئے ہلال ہوتا ہے البتہ یہ ہوسکتا ہے کہ زمین کے کچھ خطوں پر رہنے والے جاند کو ہلال کی صورت میں پہلے دیکھیں ما بعد میں دیکھیں اور اسی طرح بدر کی صورت میں پہلے دیکھیں ما کچھ وقت کے بعد میں دیکھیں۔

اور گزشتہ مطالب کی روشنی میں یہ بھی واضح ہوگیا ہے کہ زمین کے گرد حرکت کرنے والی تاریکی ہفتہ کے دنوں میں سے ایک ہی دن کے نام کی حامل ہو گی لیمنی اگر ابتدا آبادی (آسٹریلیا) میں آنے والی تاریکی اس علاقے والوں کے لئے شب جمعہ ہوتو وہی تاریکی زمین کے جس علاقے میں جائے گی وبال تجهی شب جعه بی ہوگی اور جس طرح وہ نصف شب آسٹر یلیا والوں کے لئے جنوری کی پہلی رات ہو گی اسیطرح زمین کے تمام جگہوں کے لئے پہلی

رات ہو گی اور وہی شب اگر

محرم کی آسٹریلیا والول کے لئے پہلی رات ہو گی تو وہی شب زمین کے تمام حصول میں سے جہاں جہاں جائے گی وہ محرم

کی پہلی رات ہو گی اور اسی

طرح اس شب کے بعد میں آنے والا دن تمام دنیا کے لئے پہلا دن اور پہلی تاریخ ہوگی ۔

٨: واضح ہونا حاہيئ كه تاريخ كى تبديلي بنجانه نمازوں كے او قات سے مرتبط ہے لینی پیہ بالکل ضروری نہیں ہے کہ اگر عید کی نماز دنیا کے کسی سے متعدد ہو گی وغیرہ وغیرہ۔ خطے میں کسی ٹائم پڑھی جائے اور باقی خطوں میں بھی اسی وقت پڑھی جائے اسی طرح نماز صبح ، ظہر، مغرب اور عشاء کا بھی یہی حکم ہے کیونکہ نمازوں کے وقت کا ارتباط سورج اور زمین کی حرکت سے مرتبط ہے اور اسی طرح میں بھی واضح ہو گیا کہ ضروری نہیں اگر کسی خطے میں شام کے چھ بج ہلال نظر آئے تو دنیا کے باقی خطوں میں بھی اسی وقت نظر آنا جاہئے البته وه مثلث جو جاند دیکھنے والے کے موقف اور ہلال اور افق کے لحاظ سے رو نما ہوتی ہے اس مثلث کے زاویے کا ایک ہونا سب خطوں کے لئے ضروری نہیں ہے بلکہ جہاں بھی ہلال نظر آئے وہاں کے وقت رؤیت کے

حساب سے مثلث کا زاویہ مشخص ہوگا۔

9: متعدد روایات سے واضح ہے کہ شریعت میں وحدت افق کو پیش نظر ر کھا گیا ہے البتہ بعض روایات کے سمجھنے میں بعض قدماء اور متاخرین سے تساہل ہوا ہے اور اس سے اشتباہ تعدد افق پیدا ہوا ہے۔

١٠: وه مفاسد جو تعدد افق كي بنا ير لازم آتے ہيں وه اس قدر اور استے مهم ہیں کہ ان سے چھٹکارا تعدد افق کے ماننے والوں کے لئے بہت مشکل ہے مثلاً امام حسین کی شہادت تعدد افق کے اعتبار سے متعدد دن ہوگی ، امام زمانہ (عج) کی خدمت میں فرشتے شب قدر میں متعدد بار آئیں گے ۔ ایک شخص کی عمر ایک خطے کے اعتبار سے مختلف ہو گی جس خطے میں پہلے جاند نظر آگیا وہاں کے لحاظ سے اس کی عمر کا سال پورا ہو گیا اور جہال نظر نہیں

سال پورا نہیں ہوا ۔ پہلے خطے کے لحاظ سے وہ بالغ ہوگا اور دوسرے خطے کے لحاظ سے وه بالغ نهيس هوگا ۔ اسی طرح پہلے خطے کے اعتبار سے

عدت ِ طلاق ختم ہو گی اور دوسرے

آیا وہاں کے لحاظ سے اس کی عمر کا

خطے کے اعتبار سے عدت طلاق ختم نہیں ہو گی اگر عدت چاند کی تاریخ کے اعتبار سے ہو۔ اور موقف عرفات اور موقف مشحر الحرام مختلف خطوں کے اعتبار سے متعدد ہوگا ، شب معراج حالانکہ وہ ایک ہے تعدد افق کے اعتبار

ہم نے مذکورہ بالا مطالب کو صرف عام مؤمنین پر اپنا فتویٰ "وحدت ِ افق " کو واضح کرنے کے لئے پیش کیا ہے اور ان مطالب میں علمی بحث اہل ِ اخصاص کے ساتھ حوزبائے علمیہ میں ہی ہو سکتی ہے۔

دعا ہے کہ خدا وند عالم مجھے شیعہ قوم کی خصوصاً برصغیر کے شیعہ لوگوں کی مزید خدمت کرنے کی توفیق عطا فرمائے اور نجف اشرف کے حوزہ کی بلندی کے لئے اور زیادہ توفیق مرحمت فرمائے۔

\*\*\*\*





4

## رمامت فضل تربیسز کا حق

#### مرج ملین جہان شیخ سری المثلاظیے الحاج حافظ بشیر سرین منج فی ام طالاف

امامت دین اور دنیا کی اس عمومی رہبری کو کہتے ہیں جو رسول اکرم الٹی ایکٹی کی کے است میں ایک شخص کو حاصل ہوتی ہے تاکہ وہ شریعت کی حفاظت کرے۔ حضور خاتم النیسین الٹی ایکٹی کی بعد ان کے قائم مقام کا منصوب ہونا واجب ہے اور اس امر پر سوائے چند فرقوں کے تمام اسلامی فرقے متفق ہیں۔ بعض اہل سنت یہ کہتے ہیں کہ نصب امام کا وجوب عقلی ہے۔

بشر کو ادین اور تکلیف اکی طرف دعوت دینا لطف ہے اور خدا وندِ عالم پر واجب ہے لہذا جس طرح لوگوں کی اصلاح و فلاح کا اہتمام کرنے اور فساد کا قلع قبع کرنے کے لئے ایک نبی کا مبعوث ہونا ضروری ہے بالکل اسی طرح نبی کے احکام لوگوں تک بہتائے ، اسلامی حدود قائم کرنے ، دین اسلام کی حفاظت کرنے ، لوگوں میں عدل برقرار رکھنے ، ان کے در میان حق و انصاف کے مطابق فیصلے کرنے اور انہیں عبادت ، معاملات اور سیاسیات کے احکام بتانے کے لئے ایک امام کا ہونا بھی ضروری ہے ۔ اس سے ظاہر ہوا کہ امام بھی ایک لطف ہے اور لطف صاحب الطاف پر واجب ہے ۔ الس سے ظاہر ہوا کہ امام بھی مبعوث کرنا خداوندِ عالم پر واجب ہے بالکل اسی طرح امام کو منصوب کرنا مبعوث کرنا خداوندِ عالم پر واجب ہے بالکل اسی طرح امام کو منصوب کرنا ایک اللی منصب ہے جو حکومیت الٰہیہ کی اساس پر قائم ہے ۔

حضرت سید المرسلین الیُّمُایِّا کی جانشینی ایک بہت ہی عالی منصب ہے اور اس منصب کی ذمہ داریوں سے کماحقہ عہدہ برآن ہونے کے لئے امام کا بعض مخصوص اوصاف سے متصف ہونا ضروری ہے۔ چنانچہ جس طرح نبوت کے لئے عصمت شرط ہے اور اس کئے عصمت شرط ہے اور اس کے لئے بھی عصمت شرط ہے اور اس کے لئے دلیل بعینہ وہی ہے جونبی کے معصوم ہونے کے بارے میں بیان کی

گی ہے کیونکہ اگر امام معصوم اور ہمہ صفت موصوف نہ ہو تو اس پر وثوق اور ہمر صفت نہیں کریں گے ۔ نتیجہ اس کے بھر وسہ نہیں رہے گا اور لوگ اس کی اطاعت نہیں کریں گے ۔ نتیجہ اس کے نصب کرنے کی غرض لیعنی حفاظت شریعت بھی حاصل نہیں ہوگی ۔ امام کا معصوم اور نقائص و عیب سے منزہ ہونا اس لئے بھی ضروری ہے کہ لوگ اس سے متنفر نہ ہوں ورنہ وہ اس کے اوامر و نواہی کو قبول نہیں کریں گے ۔ اس کو اپنے زمانے کے تمام لوگوں سے افضل ہونا بھی ضروری ہے کیوں کہ مفضول کو افضل پر مقدم کرنا عقلاً فتیج ہے اور خدائے بزرگ و برتر کی ذات سے فعل فتیج کا صدور محال ہے ۔

جیسا کہ اوپر بیان ہوا امام کا منصب ایک الہی منصب ہے اور وہ لوگوں کا بنایا ہوا یا منتخب کیا ہوا نہیں ہوتا بلکہ منصوص من اللہ ہوتا ہے تاہم مسلمان فیبت امام کے دوران میں اسلامی حکومت قائم کرنے کے مجاز ہیں لیکن بیہ بحث ہمارے موجودہ موضوع سے خارج ہے اور اس سلسلے میں دوسری متعلقہ کتابوں سے استفادہ کیا جاسکتا ہے۔

#### حدیث دار:

جب بيه آيت نازل هوئي : وَ أَنْذِرْ عَشيرَ تَكَ الْأَقْرَبين (سوره شعراء آيت ٢١٣) اور اَپني رشته دار كو دُراؤ۔ کر گئے اس وقت ہیہ حدیث ارشاد فرمائی۔ آپ نے اس حدیث کا اعاہ کئی دیگر مواقع پر تھی فرما یا۔

قرآن مجید اور کتب تواری سے یہ بات فابت ہے کہ حضرت ہارون مضرت موسیٰ علیہ السلام کے بھائی ، شریک نبوت اور تبلیغ و رسالت میں ان کے یعنی میرا بھائی ہے ، میرا وصی ہے ، میرے بعد میرا خلیفہ ہے اور میرا وزیر تھے۔خداوندِ عالم نے حضرت ہارون کو حضرت موسیٰ علیہ السلام کے لئے قوت بازو بنایا تھا اور اگر وہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بعد زندہ رہتے تو ان کے خلیفہ اور امام واجب الاطاعت ہوتے ۔ رسول اکرم الیمالیا نے بہال حضرت علی علیہ السلام کے لئے وہ تمام منزلیں ثابت کر دی ہیں جن پر حضرت ہارون النز تھے اور سوائے نبوت کے محسی سے مستثنی نہیں کیا۔ لہذا منصب امامت آپ کے لئے بدیہی طور پر ثابت ہے۔

#### آیت ولایت

قرآن مجید میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا ہے:

إنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذينَ آمَنُوا الَّذينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَ هُمْ راكِعُونَ

تمهارا ولى تو صرف الله اور اس كا رسول اور وه ابل ايمان بين جو نماز قائم کرتے ہیں اور حالت رکوع میں زکوۃ دیتے ہیں۔ مائدہ ۵۵

یہ آیت ِ مبار کہ اس وقت نازل ہوئی جب حضرت علی علیہ السلام نے رکوع کی حالت میں ایک سائل کو انگشتری عطا فرمائی چنانچہ سیوطی نے اور علی ابن احمد الواحد نیشالوری نے اسباب نزول میں اس امر کا اعتراف کیا ہے کہ خدا وندِ عالم نے ولایت کو اپنی ذات اور رسول ِ اکرم الٹی ایکنی اور رکوع میں زکات دینےوالے میں جھر کیا ہے اس میں کوئی شک نہیں کہ اللہ تعالی اور رسول مقبول النُّجُ اليُّبَا لِي كل ولايت كے معنی اولی کے بین اور چونکہ حضرت علی علیہ السلام کی ولایت بھی اللہ اور رسول الٹھالیکم کی ولایت کے ردیف میں مذ کور ہے البذا اس کا مطلب بھی اولی ہی ہے ۔ حضرت علی علیہ السلام کے فضائل کے بارے میں دلائل کی ایک طویل فہرست ہے آپ علم و حلم شجاعت و سخاوت ، عبادت و عدالت ، فصاحت و بلاعت،ز مد و تقویٰ ، سیاست اور جہاد اور اسلام میں سبقت و غیرہ کے اعتبار سے تمام صحابہ کرام میں افضل ہیں اور چونکہ افضل پر غیر افضل کو مقدم کرنا عقلاً فتیج ہے لہذا آپ سب پر مقدم ہیں ۔ حضرت علی ی علم و دانش کے بارے میں رسول اکرم یف ارشاد فرمایا: اقضاکم علی لینی تم میں سب سے بہتر فيصله كرنے والے على ميں اور فرمايا انا مدينة العلم و على بابها فمن اراد المدينة فليأت الباب ليعني مين ايك شهر علم هو ل اور على اس كا دروازه، پس

جو شہر میں داخل ہونا جاہے وہ دروازے سے آئے ۔

تو رسول اکرم الیفی آینم نے امام علی علیہ السلام کو حکم دیا کہ بنی ہاشم کے لئے ضافت كا اجتمام كريل اس موقع پر حضور اكرم التُّافِيلَةُ في خضرت على عليه السلام کے متعلق ارشاد فرمایا:

هذا اخی و وصی ـــــ

وارث ہے تم لوگ اس کی باتیں سنو اور اس کی اطاعت کرو۔

#### حدیث غریر:

تمام مسلمانوں کا اس بات پر اتفاق ہے کہ حجۃ الوداع سے واپی پر رسول اکرم النافی این فاطب ہو کر فرمایا النافی کے اجتماع سے مخاطب ہو کر فرمایا الست اوليٰ من انفسكم

لینی کیا میں تمہاری جانوں سے بھی بہتر اور اولی نہیں ہوں ؟

اس پر لوگوں نے جواب دیا: بلیٰ لیعنی بے شک آپ ہماری جانوں سے بھی بہتر اور اولی ہیں ۔ تب آپ نے فرمایا : من کنت مولاہ فھذا علی مولاہ اس حدیث میں آ تخضرت الله الماليم نے پہلے لوگوں سے اقرار لیا کہ آپ ان کی جانوں سے بہتر اور اولی ہیں اور پھر حضرت علی علیہ السلام کو مولائیت میں اسے برابر قرار دیا ۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ حدیث میں لفظ مولا سے مراد اولی ہی ہے لہذا حضرت علی علیہ السلام مؤمنوں کی جانوں اور نفول سے اولی ہیں اور یہی منصب ِ امامت ہے۔

#### حديث طائر:

اس حدیث میں رسول اکرم النَّائِیلِیم نے الله تعالیٰ سے دعاماتگی کہ اے الله ا اینے مجوب ترین بندے کو میری طرف بھیج تاکہ وہ میرے ساتھ مل کر بیر پرندہ کھائے ۔ اس وقت حضرت علی علیہ السلام وہاں پہنچے اور حضور رسالتمآب لیُٹھالیم کے ساتھ اس پر ندے کا گوشت کھانے میں شریک ہوئے۔ یہ حدیث حضرت علی علیہ السلام کی فضیات پر دلالت کرتی ہے کیونکہ خداوند عالم بلا استحقاق ان سے محبت نہیں کرتا اورجب وہ افضل ہیں تو مفضول کو ا فضل پر فوقیت نہیں دی حاسکتی۔

#### حدیث منزلت:

اس حدیث میں رسول اکرم الٹی آیٹی نے ارشاد فرمایا:

انت منى مَنزلة هارون من موسىٰ الا انه لا نبى بعدى

لینی اے علی ! تم میرے نزدیک ایسے ہی ہو جیسے ہارون موسیٰ علیہ السلام کے نزدیک تھے مگر یہ کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں ہے۔

یہ روایت تمام روایتوں میں واضح الثبوت اور صحیح السند ہے اور شیعہ سنی اکابر علمائے حدیث نے اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ جب رسول اکرم اللجائيلیم غزوہ تبوک کے موقع پر حضرت علی علیہ السلام کو مدینہ منورہ میں خلیفہ مقرر فرما



9

صحابه کرام اکثر و بیشتر حضرت علیٌ کی طرف رجوع کرتے تھے کیکن حضرت علیؓ نے تجھی کسی صحابی کی طرف رجوع نہیں کیا ، حدیث ثقلین بھی حضرت علی علیہ السلام اور آپ کی اولا د کے سب سے زیادہ عالم ہونے کی واضح دلیل ہے آپ قوت حدس و ذکاوت میں بھی تمام صحابہ کرام میں ممتاز ترین حثیت رکھتے تھے آپ نے کئی ایک نیبی خبروں کی پیش گوئی بھی فرمائی مثلًا آبً نے خود اپنی اور حضرت امام حسین علیہ السلام کی شہادت کی پیش گوئی فرمائی اور نہروان میں ہونے والے واقعات کی پیشگی خبر دی آپ ہمیشہ رسول اکرم النافی آبلی کے ساتھ رہے اور حضور النافی آبلی کی ہی آغوش مبارک میں پرورش یائی آپ نے آنخضرت اللہ ایکی سے وہ علوم حاصل کئے جو کسی دوسرے کے حصے میں نہیں آئے ، حضرت علی علیہ السلام میدان کار زار کے عظیم شہوار ہیں اور آی کی بہادری اور شجاعت ضرب المثل ہے ، غزوات بدر ، احد ، احزاب اور حنین کے واقعات آپ کی جانثاری اور افضیلت پر شاہد ہیں ، آ ی نے تجھی بھی میدان جنگ میں پیٹھ نہیں و کھائی اور کوئی بڑے سے بڑا تجربے کار جنگو بھی آپ کے مقابلہ میں نہیں کھہر سکا ، آپ کا اسم مبارک دلاوری اور فداکاری اور فتح و نصرت کی علامت سمجھا جاتا ہے

اگر خواہی کہ روز رزم بر دستمن شوی غالب بكن بر تيخ خود نام على ابن ابي طالب

جناب امیر \* کی سخاوت میں برتری پر آیت یوفون بالنذر شاہر ہے آپ<sup>\*</sup> نے اینے نفس پر سائل کو ترجیح دی چنانچہ خود بھوکے رہے اور کھانا سائل کو دے دیا آپ نے اینے ہاتھ کی کمائی سے حاصل کردہ ایک ہزار غلام ﴿ ﴾ آزاد کئے اور تجھی کسی سائل کو اینے دروازے سے مایوس نہیں لٹایا ، اسی لیے فریق مخالف نے آپ کے بارے میں کہا کہ اگر علی کے یاس ایک کرے میں بھوسا اور دوسرے میں سونا ہوتا تو وہ سونے کو بھوسے سے پہلے راہِ خدا میں دے دیتے ۔ آیت نجوی پر سوائے آپ کے کسی نے عمل نہیں کیا ، حضرت علی علیہ السلام کا زہد و عبادت آپ کی سیرت سے واضح ہے ، آپ نے دنیا کو طلاق بائن دے دی اور فرماتے تھ اے زرد اور سفید دنیا میرے سوا کسی اور کو دھوکا دے ، آپ شب و روز نماز میں مشغول رہتے تھے جہاں تک کہ آپ کی پیشانی پر خم پڑ گیا تھا ، نماز اس قدر خشوع و خضوع سے پڑھتے تھے کہ ایک دفعہ جسم اطہر میں لگا ہوا ایک تیر نماز کے دوران نکال لیا گیااور آپ کو خبر بھی نہ ہوئی ، جو دعائیں آپ سے نقل ہوئیں ہیں وہ آپ کی کثرت ِ عبادت کی شاہر ہیں حتی کہ امام علی ابن الحسین علیہ السلام جنہیں کثرتِ عبادت کی بنیاد پر زین العابدين اور سيد الساجدين كے القاب ملے اپنے جد بزر گوار كى عبادت كے مقابلے میں اپنی عبادت کو چیج سمجھتے تھے لو گول نے نمازِ شب اور نوا فل

کو بجالانا آپ ؓ ہی سے سکھا ، آپ ؑ کی غذا بے حد سادہ اور قلیل ہوتی تھی ، آی ؓ جو کی روٹی تناول فرماتے تھے جس کے ساتھ نمک یا سر کہ ہوتا۔

تیری ذات میں ہے اگر شرر تو خیال فقر و غنا نہ کر کہ جہال میں نان ِ شعیر پر ہے مدارِ قوت ِ حیدری !

آب کا لباس بھی بے حد سادہ ہوتا تھا چنانچہ خود ارشاد فرماتے تھے کہ میں

نے اپنی قمیض میں اس قدر پوند لگائے کہ مجھے پوند لگانے سے شرم محسوس ہونے گی حالانکہ آپ کے پاس شام کے علاوہ تمام علاقوں سے بے شار مال آتا تھالیکن آپ ہی مال لو گوں میں تقسیم فرما دیتے تھے ، خود آپ کا کفش اور نیام تلوار لیف ِ خرما کا ہوتا تھا اور جب آپ نے جام شہادت نوش فرمایا تو ورثے میں کوئی مال نہیں چھوڑا ، حضرت علی علیہ السلام صحابہ کرام میں سب سے زیادہ حلیم تھے اور ہمیشہ عفو و در گزر سے کام لیتے حتیٰ کہ اینے بد ترین دشمنوں کو بھی معاف فرما دیتے تھے ، آپ نے جنگ جمل میں مروان اور ابن زبیر کو معاف کر دیا ، اسی طرح آپ نے جنگ صفین میں عمر بن عاص اور بثر ابن ارطاة سے بھی اس وقت در گزر فرمایا جب که آ پ می ان پر مکل تسلط حاصل ہو چکا تھا ، جنگ صفین میں ہی جب دریا کا گھاٹ فریق مخالف کے قبضے میں آیا تو اس نے آئے کے لشکر پریانی بند کر دیا لیکن جب بعد میں گھاٹ پر آپؑ کا قبضہ ہو گیا تو آپ نے فریق مخالف کے لشکر پر یانی بند نہیں کیا ، آپ اینے زمانے کے بہترین قاضی تھے اور عدل و انصاف آب کی فطرت میں کوٹ کوٹ کر بھرا ہوا تھا آپ جو مال آتا اسے لوگوں میں برابر تقسیم فرماتے اور خود اس میں سے ایک فرد کے برابر حصہ لیتے ، جب آ ی کے بھائی جناب عقیل نے کچھ زیادہ طلب کیا تو آ ی نے جواب میں جو کچھ ارشاد فرمایا وہ مشہور ہے ، حضرت علی علیہ السلام کی فصاحت و بلاعنت تو اظہر من الشمس ہے آپ فصحاء کے امام اور بلغاء کے امام ہیں لو گوں نے خطابت اور کتابت آپ سے سکھی ، قریش میں رسول ِ اکرم اللهُ اللهُ اللهُ إِلَيْهِ كَ بعد فصاحت و بلاعت كے طریقے آپ نے ہی بتائے ، نہج البلاغہ جو آپ کے خطبات اور مکتوبات کا مجموعہ ہے آپ ؓ کے افتح الناس ہونے کا واضح ثبوت ہے ، آپ کے بے شار اوصاف جو آپ کی افضیات پر دلیل بین مختلف کتابو ل میں مفصلًا درج بین ۔ حضرت علی علیہ السلام کی طرح باقی گیاره آئمه علیهم السلام تھی برحق اور منصوص من اللہ ہیں ، حضرت على عليه السلام نے امام حسن عليه السلام كى امامت پر ، اور امام حسن عليه السلام نے امام حسین علیہ السلام کی امامت پر نص قائم فرمائی ، اس کے بعد ہر امام نے دوسرے امام کی امامت پر نص قائم کی اور پیہ بات شیعہ مذہب میں بالتواتر ثابت ہے۔



## روزه امير المومنين على عليه السلام کے کلمات کی روشنی میں

#### مولانا شههاز حسين مهراني

ماہ رمضا ن المبارک تقرب الہی کی بہار ہے اور اس بہار میں جو چیز مو منین پر واجب کی گئی ہے وہ روزہ ہے جس کی طرف سورہ بقرہ آیت ۱۸۳ میں واضح حکم ہے۔ روزہ دین اسلام کے بنیادی ستونوں میں سے ایک ہے اور ان عظیم فرائض میں سے ہے جن کو اللہ تعالی نے اینے بندول پر

واجب کیا ہے۔

ہم اس مقالہ میں روزہ کے بارے میں سی البلاغہ سے امیر المومنین علی علیہ السلام کے نورانی کلام سے استفادہ کرتے ہوئے چند اقتباسات پیش کرنے کی کوشش کریں گے۔

(الف )روزہ اللہ تعالیٰ سے توسل کا بہترین وسیلہ ہے:

امير المومنين على عليه السلام ارشاد فرمات بين كه :

إِنَّ أَفْضَلَ مَا تَوَسَّلَ بِهِ ٱلْمُتَوَسِّلُونَ إِلَى اللَّهَ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى وَ صَوْمُ شَهْر رَمَضَانَ فَإِنَّهُ جُنَّةٌ مِنَ ٱلْعِقَابِ

بیشک اللہ تعالیٰ کی طرف وسیلہ ڈھونڈنے والوں کے لیے بہترین وسیلہ اور ماہ رمضان کے روزے رکھنا ہے، پس بیشک روزہ عذاب سے ڈھال و سپر ہے۔ جس سے قسی شے کی قربت حاصل کی جاتی ہے اس کو وسلیہ کہتے ہیں۔ وسیلہ کے بارے میں ارشاد رب العزت ہے کہ:

يا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ ابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسيلَةَ وَ جاهِدُوا فى سَبيله لَعَلَّكُمْ تُفْلحُون (سوره مانَره٣٥) َ

ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو اور اس کی طرف(قربت کا) ذریعہ اور وسیله تلاش کرو اور اس کی راه میں جہاد کرو شاید تمہیں کامیابی نصیب ہو۔

وسلیہ کے بہت سارے مصادیق ہیں مثلا: اتباع رسول ، ذات رسول (ص)

رضائے رب کے لیے وسیلہ ہیں ۔

اور اسی طرح مولائے متقیان حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام سے روایت ہے کہ:

قال أمير المؤمنين (عليه السلام) في قوله تعالى: وَ ابْتَغُوا إلَيْهِ الْوَسِيلَةَ: «أنا وسيلته» (المناقب: ٢: ٥٧)

آپُ نے وَ ابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسيلَةَ كَ بارے ميں فرمايا: انا وسيلته میں اس (تک پہنچنے) کا وسلیہ ہوں۔

مندرجه بالأنج البلاغه كى روايت مين مولائے متقيان على عليه السلام وسيله کے مصادیق کو بیان کرتے ہوئے ایک مصداق روزے کو بیان فرما رہے

اور اسی کے ساتھ آپ علیہ السلام نے روزہ کا ایک بہت بڑا فائدہ بیان فرمایا کہ روزہ عذاب سے بچنے کے لیے ایک ڈھال اور سپر ہے۔

#### (ب) روزه رکھنا مولا علی علیہ السلام کا شیعہ ہونے کی علامت ہے:

امام على عليه السلام نے اپنے باوفا اصحاب كے بارے ميں ارشاد فرماياكه: مُرْهُ الْعُيُونِ مِنَ الْبُكَاءِ خُمْصُ الْبُطُونِ مِنَ الصِّيَامِ ذُبُلَ الشَّفَاهِ منَ الدُّعَاء لهج البلاغه ١٢١)

رونے سے ان کی آئکھیں سفید ، روزوں سے ان کے پیٹ لاغر ، دعاؤل سے ان کے ہونٹ خشک ۔

بینک امام علی علیہ السلام کا شیعہ کسلانے کا اسی کو حق ہے جس میں سی علامات یائی جاتی ہوں ۔



بیشک حقیقی شیعہ وہ ہے جس میں یہ علامات پائی جاتی ہوں۔

امير المومنين على عليه السلام خطبه قاصعه مين ارشاد فرمات بين كه:

ذریعے حفاظت کرتا ہے اور ان کے اعضاء و جوارح کو سکون عطا کرتا ہے۔ إلى الله تعالى نے اس حملہ سے بیخے کے لیے انسان پر عبادات کو فرض کیا ہے، ان میں سے ایک روزہ ہے تاکہ انسان داخلی اور خارجی دستمن سے محفوظ رہ

سے ۔جب انسان دشمن کے حملوں سے محفوظ ہو تو انسان کی زندگی سکون سے

(ُد)روزہ جسم کی زکواۃ ہے:

امير المومنين على عليه السلام ارشاد فرمات بين كه : وَ لِكُلِّ شَيْءٍ زَكَاةٌ وَ زَكَاةٌ الْبَدَنِ الصِّيَامُ م چیز کی زکواۃ ہُوتی ہے اور بدن کی زکواۃ روزہ ہے۔

(ھ) حقیقی روزہ دار :

امير المومنين على عليه السلام ارشاد فرمات بين كه:

روایت میں آیا ہے کہ:

أَنَّهُ رَأَى قَوْماً عَلَى بَابِه فَقَالَ يَا قَنْبَرُ مَنْ هَؤُلاَء فَقَالَ شيعَتُكَ يَا أُمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ فَقَالَ مَا لِي لاَ أَرَى فِيهِمْ سِيمَاءَ الشِّيعَةِ قَالَ وَ مَا سِيمَاءُ اَلشِّيعَةِ قَالَ خُمْصُ الْبُطُونِ مِنَ اَلطَّوَى يُبْسُ اَلشِّفَاهِ مِنَ اَلظَّمَاءِ عُمْشُ الْعُيُونِ مِنَ الْبُكَاءِ (بحار الأنوار, ج ٢٤,

امير المومنين على عليه السلام نے ايك جماعت كو اپنے دروازہ پر ديكھا ، تو قسر سے پوچھا کہ یہ کون ہیں ؟ قنبر نے کہا کہ یا امیر المومنین یہ آپ کے شیعہ ہیں ۔ آپ علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: کیا وجہ ہے کہ یہ شیعہ کملاتے ہیں اور ان میں شیعوں کی کوئی علامت نظر نہیں آتی ۔ اس پر قنبر نے دریافت

آب علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ: مجوک سے ان کے پیٹ لاغر، پیاس سے ان کے ہونٹ خشک اور رونے سے ان کی آئکھیں بے رونق ہو گئ ہوتی ہیں۔

(ج) اگر اپنی حفاطت حیاہتے ہو تو ماہ رمضان کے روزہ رکھو:

وَ عَنْ ذَلكَ مَا حَرَسَ اللَّهُ عَبَادَهُ الْمُؤْمنينَ بِالصَّلَوَاتِ وَ الزَّكَوَاتِ وَ مُجَاهَدَةِ الصِّيَامِ فِي الأيَّامِ الْمَفْرُوضَاتِ تَسْكِيناً لِأَطْرَافِهم

الله تعالی اینے مومن بندوں کی تماز ، زکات اور مقررہ روزوں کے جہاد کے

شیطان اور نفس امارہ کی اتباع اور پیروی سب سے بڑی مصیبت ہے اور

كُمْ مِنْ صَائِمِ لَيْسَ لَهُ مِنْ صِيَامِهِ إِلَّا الْجُوعُ وَ الظَّمَأُ بہت سے روزہ وار ایسے ہیں جنہیں روزوں کا ثمر بھوك اور پیاس کے علاوہ

اور اسی طرح آپ علیہ السلام سے مروی ہے کہ:

ليس الصوم الإمساك عن المأكل و المشرب الصوم الإمساك عن كل ما يكرهه الله سبحانه ( شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديدج ٢٠ ص ٢٩٩)

کھانے پینے سے ہاتھ تھنچ کینا حقیقی روزہ نہیں ہے ، روزہ تعنی ہر وہ چیز جو الله تعالیٰ کو ناپسند ہے اس سے ہاتھ کھینے لینا۔

اگر عبادات کو شرائط اور آداب کے ساتھ انجام نہ دیا جائے تو وہ عبادات ثمرآ ور نہیں ہوتیں بلکہ اللہ کے نزدیک اثرآ ور نہیں ہیں ، جس طرح مندرجہ بالا روایات سے صاف ظام ہے کہ حقیقی روزہ اس وقت ہے جب شرائط اور آداب کے ساتھ انجام دیا جائے۔

(و) روزہ اللہ تعالی اور اس کے بندے کے در میان راز ہے امير المومنين على عليه السلام ارشاد فرمات بين كه :

الصوم عبادة بين العبد و خالقه لا يطلع عليها غيره و كذلك لا يجازي عنها غيره (شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ج٢٠

روزہ بندے اور خالق کے درمیاں الیی عبادت ہے جس پر کوئی ان دونوں کے علاوہ اطلاع نہیں رکہتا اور اسی طرح اس کی جزاء اس (ذات پروردگار) کے علاوہ کوئی غیر نہیں دیتا۔

اور اس طرح امام جعفر صادق عليه السلام سے مروى ہے كه:

إِنَّ اللَّهَ- تَبَارَكَ وَ تَعَالَى- يَقُولُ: الصَّوْمُ لِي، وَ أَنَا أَجْزِي عَلَيْه (كافي (ط- دار الحديث) ج ٧ ص ٣٧١)

بیشک الله تبارک و تعالی ارشاد فرماتا ہے کہ : روزہ میرے کیے ہے اور اس کی جزاءِ میں دوں گا۔

ان تمام بالا نورانی کلمات سے ایک بات روز روشن کی طرح واضح ہے کہ مومن کبھی بھی ماہ رمضان مبارک کے روزوں کو بغیر عذر شرعی کے ترک نہیں کرتا ۔اور روزے کے بہت سارے فوائد ہیں ان میں سے چند ایک کی طرف مولائے متقیاں علی السلام نے اینے کلمات میں اشارہ فرمایا کہ روزہ عقاب و عذاب سے بیخنے کے لیے ڈھال اور سپر ہے اور اسی طرح جسم کی ز کواۃ ہے ۔اور اللہ تعالیٰ اس بندے کی حفاظت کرتا ہے جو حقیقی معنی میں روزہ رکھتا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ مجت امام زمانہ عجل اللہ تعالی فرجہ الشريف ان كلمات نوراني پر عمل كرنے كى توفيق عطا فرما اور ہميں حقيقى روزه ر کھنے کی توفیق عطا فرما۔

اللهم صل على محمد وآل محمد وعجل فرجهم



الْهُدَى وَ الْفُرْقَانِ فَمَنِ شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُمْهُ وَ مَن كَانَ مَريضًا أَوْ عَلَىَ سَفَر فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّام أُخَرَ يُريدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَ لَا يُريدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَ لِتُكْمِلُواْ الْعِدَّةَ وَ لِتُكَبِرُّواْ اللَّهَ عَلَى مَا هَدَئكُمْ وَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (سوره بقره آيت ١٨٥)

ترجمہ: رمضان وہ مہینہ ہے جس میں قرآن مجید ناز ل کیا گیا جو لوگوں كے لئے ہدايت ہے اور ايسے ولائل پر مشتل ہے جو ہدايت اور (حق و باطل میں) امتیاز کرنے والے ہیں ، لہذاتم میں سے جو شخص اس مہینہ کو پائے وہ روزہ رکھے اور جو بیار اور مسافر ہو وہ دوسرے دنوں میں مقدار بوری کرے ، الله تمارے لئے آسانی حابتا ہے اور تمہیں مشقت میں نہیں ڈالنا حابتا اور وہ چاہتا ہے کہ مقدار پوری کرو اور اللہ نے تمہیں جس ہدایت سے نوازا ہے اس ير الله كي عظمت اور كبر مائي كا اظهار كرو شائد تم شكر گزار بن جاؤ \_

شهد: ظاہر اور آ شکار ہونا ، گردش آ فتاب کے بارہ حصول میں سے ایک حصہ کو" شھر " ماہ کہتے ہیں یہ شھرت و ظھور کے معنوں سے لیا گیا ہے۔ رمضان: رمض سے مشتق ہے جو سورج کی سخت تیش کی معنول میں ہے اس سے روزوں کا مہینہ مقصود ہے جس طرح کہا جاتا ہے کہ رمض الشيء

(القاموس الوحيد ص ٢٦٩)

علامه الشيخ محن على النجفى دام ظله تفسير كوثر مين فرمات بين كه حديث میں آیا ہے کہ رمضان کو اس لئے یہ نام دیا گیا ہے کہ بیر گناہوں کو جلا دیتا ہے لین اس ماہ میں گناہوں کے خلاف اتنی تیش ہے کہ جس میں تمام گناہ جل كر راكه مو جاتے ہيں ۔ (الكوثر في تفسير القران جا ص ٩٩٨)

رمضان المبارك وہ واحد مہينہ ہے جس كا ذكر قرآن مجيد ميں آيا ہے كيونكه یہ وہ مبارک ماہ ہے جس میں قرآن مجید نازل ہوا۔ رمضان المبارك كا مہینہ ہجری سال کا نواں ۹ مہینہ ہے رمضان المبارک کو اللہ کا مہینہ بھی کہا جاتا ہے اور یہ مہینہ سید الشھور لیعنی مہینوں کا سردار، صبر کا مہینہ ، نزو لِ قرآن مجید کا مہینہ ہے۔ اس مہینہ کو رہی القرآن لیعنی قرآن مجید کی بہار کا مہینہ بھی کہا جاتا ہے۔

الله تعالی نے رمضان المبارك كے مهينه ميں مدايت كا سامان يه قرآن فراہم کرنے کے بعد روزے کا حکم دیا کیونکہ تنز کیہ نفس کے بغیر قرآنی معارف اور مقاصد کا حصول ممکن نہیں ۔

روزہ رکھنے میں خود انسان کی بہتری ہے اور یہ بہتری انسان کی معلومات کے ساتھ مربوط ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا کہ:



وَ أَن تَصُومُواْ خَيرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُون (سورہ بقرہ آیت ۱۸۳)

اگر تم علم رکھتے ہو تو روزہ رکھنے میں خود تمہارے لئے بہتری ہے۔

جول جول انسان کا اپنے اور کا نئات کے بارے میں معلومات کا دائرہ وسیح ہوتا جائے گا روزے کے فوائد ان پر زیادہ سے زیادہ عیاں ہوتے جائیں گے جیبا کہ پہلے کی نسبت آج کا انسان روزے کے طبق ، نفساتی اور دیگر فوائد میتا کہ پہلے کی نسبت آج کا انسان روزے کے طبق ، نفساتی اور دیگر فوائد مشت ، ایثار و قربانی کا جذبہ پیدا ہوتا ہے اور روزہ خلوص و محبت کا نمونہ ہے۔

مشت ، ایثار و قربانی کا جذبہ پیدا ہوتا ہے اور روزہ خلوص و محبت کا نمونہ ہے۔

مر سال رمضان المبارک میں امت مسلمہ کو ایک فرصت اور موقع فراہم کیا جاتا ہے تاکہ امت مسلمہ اپنی روحی ، نفسانی ، جسمانی اور عقلی و فکری تربیت کو سکتے جس کے متیجہ میں ایک تندرست ، صالح اور ہر برائی سے پاک معاشرہ وجود میں آسکے۔

روزے کا حکم بیان کرتے ہوئے اللہ تعالی نے اس بات کو بھی ذکر فرمایا کہ روزے کا فریضہ صرف تم پر نہیں بلکہ گزشتہ تمام امتوں پر واجب کیا گیا تھا جیسا کہ ارشادِ باری تعالی ہے :

يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَما كُتِبَ عَلَى الَّذينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُون (سوره بقره آيت ١٨٣)

اے ایمان والو! تم پر روزے کا حکم لکھ دیا گیا ہے جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر لکھ دیا گیا تھا تاکہ تم تقویٰ اختیار کرو۔

روزے کا حکم اور فریضہ انسانی فطریق تقاضوں میں سے ایک اہم تقاضا ہے اگرچہ مختلف ادیان میں تقاضوں کے بدلنے سے شریعتیں بدلتی رہی ہیں جو بات انسانی فطرت کے تقاضوں کے مطابق ہے نہیں بدلتی اسی وجہ سے روزہ میں نافذ رہا۔

روزہ امت مسلمہ پر اس لئے واجب کیا گیا تاکہ غنی شخص بھی بھوک کا احساس کرے اور فقیر کی مدد جیسا کہ روایت میں آیا ہے:

عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ أَنَّهُ سَأَلَ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ عِلَّةِ الصِّيَامِ فَقَالَ إِنَّمَا فَرَضَ اللَّهُ الصِّيَامَ لِيَسْتَوِيَ بِهِ الْغَنِيُّ وَ الْفَقِيرُ وَ ذَلَكَ أَنَّ الْغَنِيُّ لَمَ يَكُنْ لِيَجِدَ مَسَّ الْجُوعِ فَيَرْحَمَ الْفَقِيرَ لِأَنَّ الْغَنِيُّ كُلَّمَا أَرَادَ شَيْئاً قَدَرَ عَلَيْهِ فَأَرَادَ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يُسَوِّيَ بَيْنَ خَلْقِهِ وَ أَنْ يُذِيقَ الْغَنِيُّ قَدَرَ عَلَيْهِ فَأَرَادَ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يُسَوِّيَ بَيْنَ خَلْقِهِ وَ أَنْ يُذِيقَ الْغَنِيُّ مَسَّ الْجُوعِ وَ الْأَلَمِ لِيَرِقَ عَلَى الضَّعِيفِ وَ يَرْحَمَ الْجَلْعَ مَسَّ الْجُوعِ وَ الْأَلَمِ لِيَرِقً عَلَى الضَّعِيفِ وَ يَرْحَمَ الْجَلْعَ مَلَى الشَيعِ فَ مَ مَا كَتَابِ الصوم صَ٥)

ترجمہ: ہثام بن حکم نے ابی عبد اللہ علیہ السلام سے روزوں کی علت کے بارے میں سوال کیا امام علیہ السلام نے جواب دیا کہ اللہ تعالی نے روزہ اس لئے فرض کیا ہے تاکہ غنی اور فقیر مساوی ہو سکیں وہ اس طرح کہ غنی کو بھوٹ کا احساس نہیں ہوتا تاکہ فقیر پر رحم کرے کیونکہ جب بھی غنی کسی چیز کو چاہتا ہے اس کے حاصل کرنے پر قدرت رکھتا ہے پس اللہ تعالی نے چاہا کہ اس کی مخلوق میں برابری ہو اور غنی بھی بھوک اور درد کا احساس کرے تاکہ ضعیف پر ترس کھائے اور بھوکے پر رحم کرے۔

روزے کا فریضہ جو تمام امت مسلمہ پر ہے اس کا مفہوم فقط کھانے اور پینے سے اجتناب کرنا جس کو اللہ تعالی سے اجتناب کرنا جس کو اللہ تعالی نے حرام قرار دیا ہے روزہ کا مفہوم سے ہے کہ انسان شہوات نفسانیہ سے اجتناب کرے ، عالم کو تحریف اور اجتناب کرے ، عالم کو تحریف اور جابل کو انحراف اور مجاہد کو خوف و بزدلی سے اجتناب کرنا چاہئے۔ روزے کا سے بینام ہے کہ انسان ارادے کا مضبوط ہو ، شر و برائی سے پر بیز کرے ، نیکی کا عاشق اور برائی سے تنفر ہو۔

روایت میں روزے کا مفہوم کچھ اس طرح بیان ہوا ہے:

َ عَنْ جَرًّا حِ الْمَدَائِنِيِّ قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عِ إِذَا أَصْبَحْتَ صَائِما۔۔۔ (وسائل الشیعہ جہم ص ۸۰، کتاب الصوم)

پھر روای کہتا ہے کہ امام ابی عبد اللہ ی فرمایا کہ جب روزہ رکھو تو تمہارے کان اور آنکھ حرام اور فتیج سے اجتناب کریں اور جھگڑے کو ترک کرنا چاہئے اور اپنے غلاموں کو اذبت نہیں دینی چاہئے اور صائم کے وقار اور عزت کی حفاظت کرنی چاہےاور اپنے روزے والے دن کو عام دن کی طرح قرار نہ دو۔



# مولانا مختار حسين توسلي

# الموالي

ملیکۃ العدب محسنہ اسلام وختر مجاز حضرت خدیجہ الکبری سلام اللہ علیہا آپ سے خاص محبت تھی جب تک آپ زندہ رہیں انہوں نے کسی اور خاتون کی بلند پایہ شخصیت بے پناہ فضائل و مناقب کی حامل ہے آپ وہ خاتون ہیں سے شادی نہیں کی، رحلت کے بعد بھی حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم بار جن کی عفت و پاکدامنی کا عالم یہ تھا کہ دور جاہلیت میں بھی آپ نے طاہرہ بار آپ کا تذکرہ کیا کرتے سے ان آپ کے پاس دیگر بیویاں موجود تھیں، کا لقب پایا ، اس کے علاوہ آپ کو سیدہ نساء قریش بھی کہا جاتا تھا قرآن مجید روایات میں آیا ہے کہ آپ دنیا و آخرت دونوں میں رسول اکرم الی ایکی ایکی میں ۔ (بحاد الاقوار ج: ۳۳ ، ص : ۳۵ سے مقب کیا ہے، جس طرح دور جاہلیت بیوی ہیں۔ (بحاد الاقوار ج: ۳۳ ، ص : ۳۵ سے مقب کیا ہے، جس طرح دور جاہلیت بیوی ہیں۔ (سول اکرم الی ایکی ایک علیہ وآلہ وسلم کو صادق اور امین کے نام سے یاد دینی طرح آپ کو بھی سیدہ نساء قریش اور طاہرہ کے لقب سے یاد دین علیہ السلام سے پوچھا کہ تہماری کو کی حاجت ہے دہر ایک امین علیہ السلام کیا جاتا تھا اور یہ لقب آپ کو کفار کی طرف سے دیئے گئے تھے اس سے آپ نے عرض کی اے اللہ کے رسول! ہاں میری ایک حاجت ہے وہ یہ ہے کہ کیا جاتا تھا اور یہ لقب آپ کو کفار کی طرف سے دیئے گئے تھے اس سے آپ نے عرض کی اے اللہ کے رسول! ہاں میری ایک حاجت ہے وہ یہ ہے کہ کیا جاتا تھا اور یہ لقب آپ کو کفار کی طرف سے دیئے گئے تھے اس سے آپ نے عرض کی اے اللہ کے رسول! ہاں میری ایک حاجت ہے وہ یہ ہے کہ کیا جاتا تھا اور یہ لقب آپ کو کفار کی طرف سے دیئے گئے تھے اس سے آپ

کی بلند یایہ شخصیت کا پتہ چلتا ہے۔

رسول اکرم النی ایتی جب معراج پر چلے گئے تو آپ نے ایک مرتبہ جبر ئیل امین علیہ السلام سے بوچھا کہ تمہاری کوئی حاجت ہے جبر ائیل امین علیہ السلام نے عرض کی اے اللہ کے رسول! ہال میری ایک حاجت ہے وہ یہ ہے کہ جب آپ زمین پر تشریف لے جائیں تو اللہ اور میری طرف سے جناب خدیجہ سلام اللہ علیہا کو سلام پہنچا دیجئے چنانچہ رسول اکرم النی ایتی ایتی جب زمین پر شریف لائے تو آپ نے جناب خدیجہ کو جبر ئیل امین علیہ السلام کا سلام پہنچایا تو آپ نے جناب خدیجہ کو جبر ئیل امین علیہ السلام کا سلام پہنچایا تو آپ نے یوں جواب دیا:

حضرت خدیجه سلام الله علیها کی زندگی کو هم دو حصول میں تقسیم کر سکتے ہیں پیغیبر اسلام سے شادی سے پہلے کا دورانیہ اور ان سے شادی کے بعد کا دورانیہ ، آپ کی زندگی کا پہلا حصہ بھی بڑا منفرد ہے جس میں آپ نہ صرف صاحب ثروت تحييل بلكه صاحب عفت اور صاحب عقل وايمان بهي تھیں، آب ایک کامیاب تاجر بھی تھیں لینی آب نے ایک ایسے کام کے اندر قدم رکھا جو عام طور پر مردول کا سمجھا جاتا ہے آپ نے اس میدان میں اس دور کے مردوں کو چیچے جھوڑ دیا، آپ کے یائے کا کوئی تاجر نہیں تھا قریش کے بڑے سرمایہ دار آپ کے مقروض تھے قابل غور بات یہ ہے کہ جب جناب خدیجہ سلام اللہ علیہا نے پیغمبر اسلام کو جب ازدواج کی پیشکش کی تو مال و دولت اور اقتدار و حکومت کی لالچ میں نہیں بلکہ پیغیبر اسلام ، دیانت، صداقت اور حسن خلق سے حد درجہ متاثر ہو گئ تھیں آ گر آپ حکومت اور شہرت کی طلبگار ہوتیں تو عرب کے بڑے بڑے سرمایا داروں سے شادی کر لیتیں لیکن آپ نے ان سب کے شادی کے پیغامات کو مھکرا کر پنجبر اسلام صلی الله علیه واله وسلم کا انتخاب کیا اس سے آپ کی اعلی بصیرت کا پتہ چاتا ہے یہی وجہ ہے کہ پیغیبر اسلام کو بھی ازواج مطہرات میں سے

ان الله عز وجل هو السلام وفیه السلام والیه السلام وعلی جبرائیل السلام الله عز وجل هو السلام وفیه السلام والیه السلام جاور اس کی طرف بے شک خدا خود سلام ہے اور اس کی طرف سے سلام جاتا ہے اور جبرائیل پر بھی سلام ہو۔ ( بحار الاتوار ج : ١٦ ، ص : ٧ ) حضرت عائشہ کہتی ہیں کہ پیغیر کی تمام بیویوں میں سے مجھے سب سے زیادہ غیرت جناب خدیجہ پر آتی تھی کیونکہ پیغیر اسلام اللہ آئی آئی ہی سب سے زیادہ ان کا ہی ذکر کیا کرتے تھے میں نے ان سے عرض کیا اللہ کے رسول اللہ نے آپ کو ان سے بہتر عطا کیا ہے تو آپ ناراض ہو جاتے اور فرماتے کہ مجھے ان سے بہتر عطا نہیں ہوا، خدیجہ نے مجھے پر اس وقت ایمان لایا جب لوگ ان سے بہتر عطا نہیں ہوا، خدیجہ نے مجھے پر اس وقت ایمان لایا جب لوگ اور خدیجہ کے وقت ایمان لایا جب لوگ گئے۔

رسول اکرم النَّیُ اَیَّبَا اِیَّبَا اِیْبَا نے شادی کے بعد جناب خدیجہ سلام اللہ علیہا نے اپنا سارا مال اسلام کی سر بلندی کے لئے خرج کردیا اور اللہ کو ان کا یہ عمل اتنا پند آیا کہ اس کی نسبت اپنی طرف دے دی چنانچہ ارشاد ہوتا ہے:

10

" ووجدك عائلا فاغنى " " اك ميرك حبيب ! تهم نے آپ كو تنگ وست يايا تو مالدار كرديا \_"

رسول اکرم الیُّالیَّا فرماتے ہیں کہ میرے دین کی نشرو اشاعت دو چیزوں کی وجہ سے ہوئی ہے، خدیجہ کی دولت اور علی کی تلوار، باین معنی خدیجہ کی دولت اور علی کی تلوار، باین معنی خدیجہ کی دولت نے ابتدائی طور پر پیش آنے والی مالی مشکلات کو دور کیا ہے جبکہ علی کی تلوار نے اسلام اور مسلمانوں کے درپے آزار ہونے والے کفار اور مشرکین کے شر کو روک دیا ہے، چنانچہ جناب خدیجہ سلام اللہ علیہا نے تمام تر دولت اسلام کی دعوت اور تبلیغ کی راہ میں خارج کر دی اگر ان کی مالی مدد نہ ہوتی تو اسلام کی اشاعت اور ترقی میں بڑا رکھنا پیدا ہوتا ، خاتون مالی مدد نہ ہوتی تو اسلام کی اشاعت اور ترقی میں بڑا رکھنا پیدا ہوتا ، خاتون عجاز کی مالی امداد کی وجہ سے پیغیر اسلام اللہ علیہا غنی اور بے نیاز ہو گئے اسی کے مماکل حل

" أفضل نساء أهل الجنة خديجة بنت خويلد، وفاطمة بنت محمد، ومريم بنت عمران، وآسية بنت مزاحم امرأة فرعون "

" لیمنی جنت کی عور توں میں سب سے افضل چار ہیں :- خد کیجہ بنت خویلد ، فاطمہ بنت محمہ ، مریم بنت عمران اور فرعون کی زوجہ آسیہ بنت مزاحم ، گویا یہ چار باعظمت خواتین دنیا کی دیگر عور توں کے لیے رول ماڈل اور نمونہ عمل ہیں ، اگر کسی کا شوم نافرمان اور کافر ہے تو اس کے لیے جناب آسیہ بنت مزاحم رول ماڈل ہیں انہوں نے خدا کے ایک بدترین دشمن کے ساتھ

زندگی گزاری ہے اور اپنے ایمان کو محفوظ رکھا، اگر کسی نے شادی نہیں کی ہے یا کسی خاتون کی شادی نہیں ہو رہی ہے تو اس کے لئے جناب مریم سلام اللہ علیہا نمونہ عمل ہیں انہوں نے شادی کے بغیر بھی اپنے آپکو عفت اور پاکدامنی سے متصف رکھا اگر کسی کا شوہر مفلس نادار اور تنگ دست ہے تو اس کے لئے جناب خدیجہ سلام اللہ علیہا نمونہ عمل ہیں کہ کس طرح انہوں نے اپنے شومر کے دین کی سر بلندی کے لیے اپنی ثروت کو قربان کردیا لیکن اگر کہیں پہ میاں بیوی دونوں غریب اور نادار ہیں تو ان کے لئے جناب زمرا سلام اللہ علیہا رول ماڈل ہیں ، کیونکہ آپ خود بھی کوئی امیر زادی نہیں شمیں اور آپ کے شومر نامدار حضرت علی علیہ السلام بھی ثروت مند نہیں شمیں دونوں نے نہایت سادہ زندگی گزاری ہے اور ہر حال میں راضی بہ نہیں شمی رہے ہیں ۔

الغرض جناب خدیجہ سلام اللہ علیہا محاس کردار اور مکارم اخلاق کے تمام زیورات سے سرتایا آراستہ و پیراستہ تھیں جب ہجرت کے دسویں سال آپ کی رحلت ہوئی اور اسی سال جناب ابو طالب سلام اللہ علیہ کی بھی رحلت ہوئی تو یقینا وہ سال پیغیبر اسلام کے لیے بڑا ہی مشکل سال تھا چنانچہ آپ نے اس سال کو عام الحزن لیعنی غموں کا سال قرار دے دیا مور خین کے مطابق ان شخصیات کے بعد مکہ میں گزارے گئے تین سال رسول اکرم کی زندگی کے سخت ترین ایام تھے ، ہمارا سلام ہو ملکہ العرب محسنہ اسلام اور مادر بتول سیدہ خدیجۃ الکبری سلام اللہ علیہا پر۔

\*\*\*\*

## بقیہ: مسجد کوفہ کی فضیلت

فَإِنَّ الصَّلَاةَ الْمَكْتُوبَةَ فِيهِ حَجَّةٌ مَبْرُورَةٌ وَ النَّافِلَةَ عُمْرَةٌ مَبْرُورَةٌ

اماًم صادق علیہ السلام سے روایت ہے کہ ایک شخص امیر المؤمنین علیہ السلام کے پاس آیا جب کہ آپ مسجد کوفہ میں تشریف فرما شے تو اس نے کہ اے امیر المؤمنین السلام علیک و رحمۃ اللہ وبرکانہ پس امام نے سلام کا جواب دیا تو اس شخص نے کہا کہ میں آپ پر قربان جاؤں میرا ارادہ مسجد اقصی جانے کا ہے تو سوچا کہ آپ کو سلام کرتا چلوں اور الوداع کہہ سکوں تو امام علیہ السلام نے اس سے پوچھا کہ تم مسجد اقصی کیوں جارہے ہو؟ تو اس نے کہا کہ میں آپ پر قربان جاؤں مسجد اقصی کی فضیلت کی وجہ سے جا رہا ہوں تو امام علیہ السلام نے فرمایا کہ اپنا زاد سفر نے کر کھا لو اور اسی مسجد کوفہ میں نماز پڑھو بیٹک اس میں فرض نماز کا پڑھنا مقبول جج کے برابر ہے اور نافلہ نماز مقبول عمرہ کے برابر ہے۔

(الكافى (ط - الإسلامية)، جس، ص: ٩٩١)

عَنْ أَبِي جَعْفَر الْبَاقِرِعِ قَالَ: لَوْ يَعْلَمُ النَّاسُ مَا فِي مَسْجِدِ الْكُوفَةِ لَأَعَدُّوا لَهُ الزَّادَ وَ الرَّوَاحِلَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ إِنَّ صَلَاةً فَرِيضَةً فِي غَدِلُ عُمْرَةً. كتاب المزار- مناسك المزار (للمفيد) ص: ٤

امَامَ جعفَر صادَقٌ عليه السلام فرمائتے ہیں کہ اگر لوگوں کو مسجد کوفہ کی عظمت کا علم حاصل ہو جاتا تو وہ اس کے لئے دور دراز علاقوں سے بھی زادِ راہ جمع کرتے ، بےشک اس میں واجب نماز کچ کے برابر ہے اور نافلہ نماز عمرہ کے برابر ہے۔





عربی میں لفظ مسجد اس مقام کو کہا جاتا ہے کہ جہاں پر سجدہ کیا جاتا ہو اور مسجد کو اس وجہ کہا جاتا ہے چونکہ یہاں پر نماز پڑھی جاتی ہے کہ جس میں سجدہ بھی شامل ہوتا ہے اور زجاج کے مطابق مر وہ جگہ جہاں عبادت کی جائے اسے مسجد کہا جاتا ہے۔

#### قرآن میں مسجد کوفہ:

قرآن میں بہت سی آیات مسجد کوفہ کے بارے میں نازل ہوئی ہیں ان میں سے چند ایک کو علاء کی تفسیر کے مطابق ذکر کریں گے۔

مسجد كوفه حفرت نوح عليه السلام كا گفر:

قرآن كريم مين الله تعالى حضرتُ نوح عليه السلام كى دعا كو نقل فرماتا ہے: رَبِّ اغْفِرْ لَي وَ لِوالِدَيَّ وَ لِمَنْ دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِناً وَ لِلْمُؤْمِنينَ وَ الْمُؤْمِناتِ وَ لا تَزِدِ الظَّالِمينَ إِلاَّ تَبارا(سوره نوح ٢٨)

(حضرت نُوح ؓ نے کہاکہ )ائے پروردگارا! مجھے اور میرے والدین کو اور جو ایمان کی حالت میں میرے گھر میں داخل ہو اور تمام مومن مردوں اور عورتوں کو معاف فرما اور کافروں کی ہلاکت میں مزید اضافہ فرما۔

اَسُ آیت کے صمن میں امام رضا علیہ السلام سے ایک روایت ہے کہ:
فَقَالَ إِنَّ مَسْجِدَ الْکُوفَةِ بَیْتُ نُوحٍ - لَوْ دَخَلَهُ رَجُلٌ مائَةَ مَرَّةً
لَکَتَبَ اللهُ لَهُ مَائَةَ مَغْفِرَةً أَمَا إِنَّ فِيهِ دَعْوَةً نُوحٍ ع حَیْثُ قَالَ رَبِّ اعْفِرْ لِي وَ لِوَالِدَيَّ وَ لِمَنْ دَخَلَ بَیْتِيَ مُؤْمِناً - "

( وسائل الشيعة ؛ جهها : ص١٨٦)

آپ علیہ السلام نے فرمایا کہ مسجد کوفہ حضرت نوح علیہ السلام کا گھر ہے اور اگر انسان سو دفعہ اس کے لئے معافی و اگر انسان سو دفعہ اس کے لئے معافی و مغفرت کو لکھتا ہے کیونکہ یہ حضرت نوح علیہ السلام کی دعا ہے کہ اے اللہ مجھے اور میرے والدین کو اور جو مؤمن اس گھر میں داخل ہو۔

#### مسجد کوفہ طور سینین ہے:

وَ التَّينِ وَ الزَّيْتُونِ وَ طُورِ سِينِينَ وَ هَاذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ قَ هَاذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ قَ صَادَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ فَتَم ہے انجیر اور زینون کی اور اس امن والے شہر کی۔(سورہ النین )

قَالَ رَسُولُ اللهِ صِ إِنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى اخْتَارَ مِنَ الْبُلْدَانِ أَرْبَعَةً فَقَالَ عَزَّ وَ جَلَّ وَ التِّينِ وَ الزَّيْتُونِ وَ طُور سِينِينَ وَ هَذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ فَالتِّينُ الْمَدينَةُ وَ الزَّيْتُونُ بَيْتُ الْمَقْدِسِ وَ طُورُ سِينِينَ الْكُوفَةُ وَ هَذَا الْبَلَدُ الْأَمِينُ مَكَّةُ.

ر سول الله النَّائِيلِيِّم نے فرمایا کہ :

اللہ تعالی نے شہروں میں سے چار کو چنا اور فرمایا کہ قتم ہے تین کی اور



زیتون کی اور طور سینین کی اور اس امن والے شہر کی پس تین مدینہ ہے اور زیتون بیت المقدس ہے اور طور سینین کوفہ ہے اور امن ولا شہر مکہ ہے۔ ( بحار الأتوار (ط - بيروت) / ج٤٩ / ص : ٣٨٥)

حضرت مريم او رحضرت عيسى عليه السلام كا مقام: وَ جَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَ أُمَّهُ آيَةً وَ آوَيْناهُما إِلَى رَبْوَةٍ ذاتِ قَرارٍ وَ مَعین (سوره مؤمنون ۵۰)

اور ابن مریم اور ان کی والدہ کو ہم نے ایک نشانی بنایا اور انہیں ہم نے ایک بلند مقام پر جگه دی جهال اطمینان تھا اور چشمے پھوٹتے تھے۔

اس آیت کے ضمن میں امیر المؤمنین علی علیہ السلام سے روایت ہے کہ: قَالَ: قَالَ أَميرُ الْمُؤْمنينَ ع وَ آوَيْناهُما إلى رَبْوَة ذات قَرار وَ مَعين قَالَ الرَّبْوَةُ الْكُوفَةُ- وَ الْقَرَارُ الْمَسْجِدُ وَ الْمَعينُ الْفُرَاتُّ. امیر المؤمنین علیہ السلام سے مذکورہ آیت کے بارے میں فرمایا کہ آیت میں الرُّ بُوَةُ سے مراد کوفہ ہے اور القُرارُ سے مراد مسجد ہے اور المُعِینُ فرات ہے۔(وسائل الشیعۃ / جہاص : ۳۲۰)

#### روابات میں مسجد کوفہ:

بہت ساری روایات اس ضمن میں نقل ہوئی ہیں چند ایک کو نقل کیا جارہا

ا: ہر نبی اور ولی نے مسجد کوفہ میں نماز پڑھی ﴿ كُنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَ قَالَ قَالَ لِي يَا هَارُونَ بْنَ خَارِجَةً كُمْ بَيْنَكَ وَ اللَّهِ عَ بَيْنَ مَسْجِدِ الْكُوفَةِ يَكُونُ مِيلًا قُلْتُ لَا قَالَ فَتُصَلِّي فِيهِ الصَّلَوَاتِ كُلُّهَا قُلْتُ لَا فَقَالَ أَمَا لَوْ كُنْتُ بِحَضْرَتِهِ لَرَجَوْتُ أَلَّا تَفُو تَنِي فِيهِ صَلَاةٌ وَ تَدْري مَا فَضْلُ ذَلِكَ الْمَوْضِع مَا مِنْ عَبْدِ صَالح وَ لَا نَبِيٍّ إِلًّا وَ قَدْ صَلَّى فِي مَسْجِدِ كُوفًانَ حَتَّى إِنَّ رَسُولً اللَّهِ ص لَمَّا أَسْرَى اللَّهُ بِهِ قَالَ لَهُ جَبْرَئِيلُ عِ تَدْرِي أَيْنَ أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ السَّاعَةِ أَنْتَ مُقَابِلُ مَسْجِدِ كُوفَانَ قَالَ فَاسْتَأْذِنْ لِي رَبِّي حَتَّى آتِيَهُ فَأَصَلِّيَ فِيهِ رَكْعَتَيْن فَاسْتَأْذَنَ اللَّهَ عَزَّ وَ جَلَّ فَأَذِنَ لَهُ وَ إِنَّ مَيْمَنَتَهُ لَرَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضَ الْجَنَّةِ وَ إِنَّ وَسَطَهُ لَرَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الْجَنَّةِ وَ إِنَّ مُؤَخَّرَهُ لَرَوْضَةٌ مِنْ رَياضِ الْجَنَّةِوَ إِنَّ الصَّلَاةَ الْمَكْتُوبَةَ فِيهِ لَتَعْدِلُ أَلْفَ صَلَاةٍ وَ إِنَّ النَّافِلَةَ فِيهِ لَتَعْدِلُ خَمْسَمِائَةِ صَلَاةٍ وَ إِنَّ الْجُِلُوسَ فِيهِ بِغَيْرِ تِلَاوَةٍ وَ لَا ذِكْرٍ لَعِبَادَةٌ وَ لَوْ عَلِمَ النَّاسُ مَا فِيهِ لأَتَوْهُ وَ لَوْ حَبُواً

ھارون امام صادق علیہ السلاسے روایت کرتا ہے کہ امام علیہ السلام نے مجھ

سے یو چھا کہ اے ھارون! تہارے اور مسجد کوفہ کے در میان کتنا فاصلہ ہوگا ایک میل کا فاصلہ کیا ہوگا؟ میں نے کہا: نہیں امام علیہ السلام نے یو چھا کہ کیا تم ساری نمازیں اس میں پڑھتے ہو ؟میں نے کہا: نہیں ، تو امام علیہ السلام نے فرمایا کہ اگر میں مسجد کوفہ کے یاس ہوتا تو میں یہی جا ہتا کہ کوئی نماز بھی مسجد کوفہ میں مجھ سے نہ رہ جائے اور تم جانتے ہو کہ اس مقام کی کیا فضیلت ہے ، کوئی عبد صالح اور نبی ایبا نہیں ہے کہ جس نے اس مسجد کوفہ میں نماز نہ پڑھی ہو یہاتنکہ کہ رسول الله النافي آیا کو جب اللہ نے سفر معراج پر بلایا تو جبرائیل علیہ السلام نے رسول الله النَّافِی اِیِّنی سے فرمایا که کیا آپ جانتے ہیں کہ اس وقت آپ مسجد کوفہ کے مقابل ہیں تو آپ اللہ ایکی ایکی نے فرمایا کہ میرے رب سے اجازت طلب کرو تاکہ میں اس مقام پر جاؤں اور دو رکعت نماز پڑھو ل پس اللہ عز وجل سے جبرائیل نے اجازت طلب کی پس اللہ نے اذن دیا \_(الكافی (ط - الإسلامية)، جس، ص: ٩٩١)

#### ٢: مسجد كوفه جنت كا باغول مين سے ايك باغ ہے: اسی مذکورہ روایت کا اگلہ حصہ سے کہ:

وَ إِنَّ مَيْمَنَتَهُ لَرَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الْجَنَّةِ وَ إِنَّ وَسَطَهُ لَرَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الْجَنَّةِ وَ إِنَّ مُؤَخَّرَهُ لَرَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الْجَنَّةِوَ إِنَّ الصَّلَاةَ الْمَكْتُوبَةَ فيه لَتَعْدِلُ أَلْفَ صَلَاةٍ وَ إِنَّ النَّافِلَةَ فِيهِ لَتَعْدِلُ خَمْسَمِائَةِ صَلَاةٍ وَ إِنَّ الْجُلُوسَ فِيهِ بِغَيْرَ تِلاَّوَةٍ وَ لَا ذِكْرِ لَعِبَادَةٌ وَ لَوْ عَلِمَ النَّاسُ مَا فِيهِ لأَتَوْهُ وَ لَوْ حَبْواً

اور آپ النا الله الله في فرمايا كه اس مسجد كا دائيال حصه جنت كے باغول ميں سے ایک باغ ہے اور اس کا درمیانہ حصہ بھی جنت کے باغول میں سے ہے اور اس کا آخری حصہ بھی جنت کے باغوں میں سے ہے اور فرض نماز کا اس میں پڑھنا ہزار نمازوں کے برابر ہے اور نافلہ یا پچ نمازوں کے برابر اور اس مسجد میں فقط بیٹھنا بغیر تلاوت و ذکر کے بھی عبادت ہے اور اگر لوگوں کو اس مسجد کی فضیات کا علم ہوجاتا تولوگ اس مسجد میں آتے جاہے انہیں ہاتھوں اور پیٹ کے بل چل کر آنا پڑتا۔

٣: مسجد كوفه ميں نماز برُ هنا مقبول مج كے برابر ہے: عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى أُمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ص وَ هُوَ فِي مَسْجِدِ الْكُوفَةِ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَكَاتُهُ فَرَدَّ عَلَيْهِ فَقَالَ جُعِلْتُ فِدَاكَ إِنِّي أَرَدْتُ الْمَسْجِدَ الِأَقْصَى فَأَرَدْتُ أَنْ أَسَلَّمَ عَلَيْكَ وَ أَوَدِّعَكَ فَقَالَ لَهُ وَ أَيَّ شَيْءٍ أَرَدْتَ بِذَٰلِكَ فَقَالَ الْفَضْلَ جُعِلْتُ فِدَاكَ قَالَ فَبِعْ رَاحِلَتَكَ وَ كُلْ زَادَكَ وَ صَلِّ فِي هَذَا الْمَسْجِدِ

ـــــ بقيه صفحه ١٦ پر ملاحظه فرمائين

## محبت علی علیہ السلام کے فوائر



مولانا منتظر مهدى نجفي

قارئین محترم! امام علی کی محبت کے اسنے زیادہ فوائد ذکر کئے گئے ہیں کہ جن کو یہاں بیان کرنا ہارے بس کی بات نہیں ہے ان سب کو خالق قدوس ہی جانتا ہے جو کہ ہر چیز پر قادر ہے سے پیر سے کہ ہر سانس کے ساتھ محبت علی علیہ السلام کا فائدہ پوشیدہ ہے لیعنی اگر مولاامیر المؤمنین کی محبت ہو تو سانس کوئی عام سانس نہیں کہ جب لے لی گئ تو ختم بلکہ وہ سانس ہمارے صحیفہ اعمال میں ایک مقبول عبادت کی شکل میں درج ہو گی۔

دوسرا محبت کے معنی کو سمجھنے کی ضرورت ہے یہ فطری قانون ہے کہ انسان جس سے محبت کرتا ہے پھر اس کی اطاعت بھی کرتا ہے لینی اگر آپ کسی سے محبت کرتے ہیں اور پھر اس کی خواہشات کو پورا نہیں کرتے تو آپ کو خود غرض کہا جائے گا محبت کرنے والا نہیں کہا جائے گا پس حضرت علی سے حقیقی عشق و محبت اسی وقت ہو سکتا ہے کہ جب انسان اینی ذاتی خواہشات اور غرضوں کو ختم کردے اور اینی تمام تر خواہشات اور اعمال مولا علی علی الله الله کی چاہت کے تابع کر دے اور جومولا علی علیہ السلام پیند کریں وہی کام کرے اور جس سے مولا امیر علیہ اللام کی ذات نفرت کرے ان کاموں سے اجتناب كرے۔ البذا ہم اين اس مخضر سے مقالے ميں نمونے كے طور ير محبت على علیہ اللام کے جو چند ایک فوائد ذکر کریں گے ان میں محبت علی کے معنی و مفہوم پر غور کرنے کی ضرورت ہو گی۔

#### ا: محبت علی محبوبِ خدا بناتی ہے :

مَنْ أَحَبُّ عَلِيًّا فَقَدْ أَحَبَّنِي ، وَمَنْ أَحَبَّنِي فَقَدْ أَحَبُّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلِّ ، وَمَنْ أَبْغَضَ عَلِيًّا فَقَدْ أَبْغَضَنِي ، وَمَنْ أَبْغَضَنِي فَقَدْ أَبْغَضَ اللَّهَ عَزَّ

رسول الله النافياتيلم نے فرمايا جس نے على سے محبت كى اس نے مجھ سے محبت کی اور جس نے مجھ سے محبت کی اس نے اللہ سے محبت کی ، جس نے علی ا سے بغض رکھا اس نے مجھ سے بغض رکھا اور جس نے مجھ سے بغض رکھا اس نے اللہ سے بغض رکھا۔ اللھم من احب۔۔۔ اے میرے اللہ جو بھی علی سے محبت رکھے تو بھی اس سے محبت رکھ اور جو علیٰ سے بغض رکھے تو بھی اس سے معنوض قرار دے ، اے اللہ میں علی سے محبت رکھتا ہوں تو بھی

اسے دوست رکھ۔ (متدرک علی الصحیحین للحاکم) اور نبی اکرم الٹیٹاییلیم کی دعا تجھی رد نہیں ہوتی الہذا یقینا علی ؑ کی محبت کے صدقے وہ شخص محبوب خدا بنے گا جس کے دل میں حب علی ہوگی۔ اسيطرح پيخبر اكرم النَّهُ لِيَهُم نے غدير كے اعلان كے بعد بھى يہى دعا مانگى تھى کہ اے میرے اللہ جو علی علیہ اللہ سے محبت رکھے تو بھی اس سے محبت رکھ۔ عبد الله ابن عباس روایت کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ نبی یاک الٹھایالیم نے حضرت علی می نگاہ ڈالی اور فرمایا اے علی علیہ اللام آپ دنیا و آخرت دونوں میں سر دار ہیں جس نے آپ سے محبت کی اس نے مجھ سے محبت کی اور جس نے آپ سے بغض رکھا اس نے مجھ سے بغض رکھا اور آپ کا دوست میرا دوست ہے اور میرا دوست اللہ کا دوست ہے اور آپ کا دستمن میرا دستمن ہے اور میرا دستمن الله کا دستمن ہے بہت بڑی خوشنجر ی ہے اس شخص کے لئے جو آپ سے محبت کرے یا علی ۔ (بحار الانوار جومس ۲۸۲)

ایک اور مقام پر آپ الٹی آلیم نے ایک طویل حدیث ارشاد فرمائی اور آخر میں فرمایا اے اعرابی علی <sup>علیہ اللام</sup> کی محبت حق ہے اور اللہ تعالی علی <sup>علیہ اللام</sup> کے چاہنے والوں کو محبوب رکھتا ہے۔

#### ٢: محب على عليه اللهم كے لئے ملائكه دعا مغفرت كرتے ہيں:

ألا ومن أحب عليا استغفرت له الملائكة رسول الله التي التي التي ني فرمايا كه جو على عليه الله سے محبت ركھتا ہے ملا تكه اس كى مغفرت كے لئے دعا مانكتے ہيں \_ (فضائل الشيعہ صم)

#### س: محبت على عليه اللام قبوليت اعمال كا سبب بنتي ہے:

الاومن احب عليا قبل الله منه صلاته و صيامه و قيامه ، الا ومن احب عليا تقبل الله من حسناته و تجاوز عن سيائته و استجاب دعاءه

ر سول الله النَّايَالِيَلِي نِي فرمايا: آگاہ رہو جو بھی علی ٌ سے محبت رکھے گا خدا وند اس کے نماز روزے اور عبادت کو قبول کرے گا۔ آگاہ رہو جو بھی علیؓ سے محبت کریگا اللہ تعالی اس کے نیک اعمال کو قبول کرے گا اور گناہوں کو بخش دے گا اور محب علی کی دعا کو تجھی رد نہیں کرے گا۔ (تاویل الآیت ص ۸۲۵)



# مرجع عالی قدر دام ظلہ سے پوچھے گئے سوالات اور ان کے جوابات رتیب: مولانا محمہ مجتبی نجفی

سوال: صبح صادق کا وقت سورج نکلنے سے کتنے گھنٹے پہلے ہوتا ہے اور صبح صادق ہونے کے فوراً بعد نماز فخر پڑھی جا سکتی ہے؟

جواب: سمه سجانه! صبح صادق، طلوع فجر اور طلوع مش موسم کے اعتبار سے مختلف ہوتے ہیں اور رات کی تاریکی میں سفید روشنی کا جب خط ظاہر ہو جائے تو صبح صادق ہو جاتی ہے اور جیسے ہی سورج نکلنے لگے تو سورج کے واضح ہونے سے نماز صبح کا وقت ختم ہوجاتا ہے۔ واللہ العالم

سوال:روزہ سورج کے غروب ہو جانے کے فوراً بعد افطار کیا جا سکتا ہے؟ جواب: سم سجانہ!جب سورج کی تکی غروب ہوتی ہے تو مشرق کی طرف سے آسان پر معمولی سی سرخی ظاہر ہوتی ہے جو وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ آہتہ آہتہ اوپر آتی ہےجب انسان کے سرسے مغرب کی طرف چلی جائے تو مغرب کی نماز کا وقت ہو جاتا ہے اور غالباً یہ سورج کے غروب کے دس پندرہ منٹ بعد یہ ہو تا ہے۔ واللہ العالم

سوال: نماز عشاء جماعت کی پہلی صف میں ایک آدمی جس کی نماز قصر ہے اور اس کے دائیں یا بائیں طرف لوگ نماز عشاء پڑھ رہے ہوں تو کیا تھم

جواب: بسمه سجانه! ایسے آدمی کا فریضہ ہے کہ وہ صف کے آخر میں کھڑا ہو تاکہ اس کے واسطے سے کوئی نمازی امام جماعت سے متصل نہ ہو۔ واللہ العالم سوال: اسى طرح نماز عشاء كى جماعت ميں پہلى صف ميں ايك آدمى نماز مغرب جماعت کے ساتھ پڑھ رہا ہو اور اس کے دائیں یا بائیں طرف لوگ عشاء کی نماز باجماعت پڑھ رہے ہوں تو کیا تھم ہے؟

جواب: بسمہ سجانہ! ایسے آدمی کا فریضہ ہے کہ وہ صف کے آخر میں کھڑا ہو تاکہ اس کے واسطے سے کوئی نمازی امام جماعت سے متصل نہ ہو۔ واللہ العالم سوال: نماز کے دوران کسی بھی چیز پر کچھ لکھا ہوا پڑھنا کیبا ہے؟ مثلاً کوئی مذهبي كتاب سامنے ركھي ہو اس ير كچھ يرهنا يا سجده گاه ير كچھ لكھا ہوا يرهنا؟ جواب: بسمه سجانه! نماز کی حالت میں ان چیزوں کی طرف توجه نه دی جائے بلکہ نماز شروع کرنے سے پہلے ان چیزوں کو دور کر دیا جائے۔ واللہ العالم سوال: کیا روزے میں احتلام ہو جائے تو کیا روزہ ٹوٹ جاتا ہے؟

جواب: بسمه سجانه! احتلام سے روزہ نہیں ٹوٹنا اور بہتر ہے کہ بیدار ہو کر جتنا جلدی ہو سکے عنسل جنابت انجام دیا جائے۔ واللہ العالم

سوال: کیا سجدہ شکر میں کسی امام کے بارے میں سجدے میں کہہ سکتے ہیں کہ فلاں امام آپ کا شکریہ، حالانکہ ہماری نیت امام کو نعوذ باللہ خدا بنانے کی نه هو صرف امامٌ کا شکریه ادا کرنا هو؟

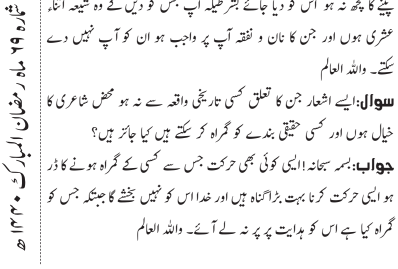
جواب: ہم سجانہ! سجدہ خدا کو کر رہے ہیں تو خدا کا شکر کرو اور سجدہ سے سر اٹھا کر جس کا شکریہ ادا کرنا چاہیے شکریہ ادا کریں۔ واللہ العالم سوال: کیا آپ مجھے صبح صادق کا وقت معلوم کرنے کا طریقہ موجودہ گھڑیوں کے حساب سے بتا سکتے ہیں جے ہر ملک میں اپنایا جا سکے؟

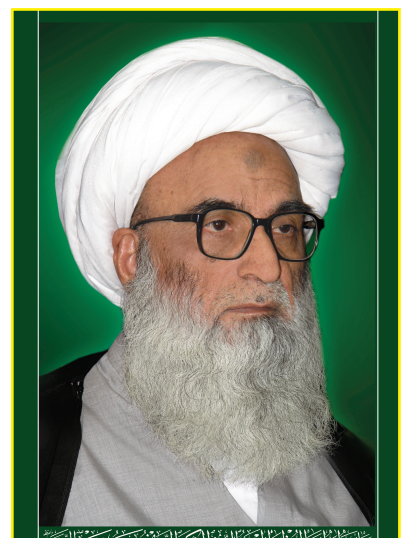
جواب: سم سجانہ! ہم صبح صادق کا وقت شرعاً گھڑیوں کے واسطے سے نہیں ہوتا بلکہ صحیح طریقہ یہ ہے کہ صبح صادق، طلوع فخر اور طلوع مشمس موسم کے اعتبار سے مختلف ہوتے ہیں اور رات کی تاریکی میں سفید روشنی کا جب خط ظاہر ہو جائے تو صبح صادق ہو جاتی ہے اور جیسے ہی سورج نکلنے گھے تو سورج کے واضح ہونے سے نماز صبح کا وقت ختم ہوجاتا ہے۔ واللہ العالم سوال: کیا کالے لباس میں نماز پڑھنا مکروہ ہے؟

جواب: بسم سجانه! کالے لباس میں نماز ہو سکتی ہے البتہ اگر وہ کسی معصومً کے غم میں ہو تو کوئی حرج نہیں ہے اور قباحت یا کراہت بھی نہیں ہے اور اگر کسی معصومٌ کے غم میں نہ ہو تو بہتر ہے کہ مکمل کالے لباس میں نماز نه پڑھی جائے۔ واللہ العالم

سوال: ہم نے بہت سی جگہوں پر ایک واقعہ سنا ہے جو حضرت نوح کے طوفان کے بارے میں تھا کہ ایک بڑھیا تھی جو منتظر تھی کہ نبی خدا جو ہے وہ مجھے اپنی کشتی میں سوار کرکے لے کے جائیں گے لیکن اس دوران حضرت نوح بھول گئے اور سیلاب آگیا وہ کشتی لے کر نکل گئے کیکن جب وہ واپس آئے تو وہ بڑھیا وہیں پر اور صیح سلامت تھی تو جب نوح سے بڑھیا نے یوچھا کہ اے نبی خدا کیا طوفان نوح آگیا ہے جو آپ مجھے لینے آئے ہیں تو انہوں نے کہا کہ طوفان آیا اور تھم بھی گیا تو اس کے بارے میں کیا كوئى قرآن مجيد ميں کچھ آيات ہيں؟ يا كوئى حوالہ جات، اگر ہيں تو مهرباني







کہ زیارت پر جانے کے اسباب مہیا کرے اور مولاً سے شفاعت طلب کرے تاکہ مولاً کی شفاعت کے ذریعے سے زیارت نصیب ہو سکے۔ والسلام سوال: روزے کا کفارہ کس حساب سے دیتے ہیں اور اینے رشتے داروں کو دے سکتے ہیں؟

جواب: بسم سجانه اجو محتاج ہوں اور جن کے یاس سال بھر کے کھانے ینے کا کچھ نہ ہو اس کو دیا جائے بشر طیکہ آپ جس کو دیں گے وہ شیعہ اثناء عشری ہوں اور جن کا نان و نفقہ آپ پر واجب ہو ان کو آپ نہیں دے سكتے۔ والله العالم

جواب: بسمه سجانه! قرآن میں اس کا تذکرہ موجود نہیں ہے لیکن بعض روایات میں ہے جن کی سند معتبر نہیں ہے اور اس عورت كا نام سهله تفاله والله العالم

سوال: ایک عورت جس کا ایک بیٹا ہے اس کا شوہر انقال کر گیا تو اس عورت کی شادی ایسے شخص سے ہوئی جس کی زوجہ مر گئی لیکن اس آدمی کو ایک بٹی ہے (دونوں کے بیچ چھوٹے تھے نامالغ) لیکن جب دونوں بڑے ہوئے تو دونوں کی شادی کر دی گئ کیا یہ نکاح صحیح ہے؟ کیا یہ شادی ہو سکتی ہے؟ اس عورت اور اس آ دمی کے بچوں کی آپس میں؟

جواب: بسمه سبحانه! دونول كا نكاح درست ہے۔ والله العالم سوال: اگر کوئی واجب کی نیت سے روزہ رکھے اور بعد میں روزہ مستحب ہو گیا ہو تو کیا کیا جائے؟

جواب:بہم سجانہ! واجب کی نیت سے رکھنا جائز نہیں ہے جبتك شرعى طور پر واجب نه هو اور اگر خيال كرتا تھا كه واجب ہے تو فوراً مستحب کی نیت کرے تو روزہ درست ہے۔ واللہ العالم سوال: کیا روزے کی حالت میں ٹوتھ برش کرنا جائز ہے؟ جواب: بسمر سجانه! روزے کی حالت میں ٹوتھ پیسٹ کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے لیکن اگر ٹوتھ پیسٹ کے ذرہ لعاب دہن

کے ساتھ مل کر گلے کے اندر چلا جائے تو روزہ باطل ہو جائے گا، بہتر یہ ہے کہ ٹوتھ پیسٹ روزہ کی نیت کے وقت سے پہلے کرے۔واللہ العالم سوال: ميري والده صاحب انسولين لگاتي بين تو كيا وه روزه ركه سكتي بين؟ جواب: بسمه سجانه! روزے کی حالت میں انسولین نه لگائی جائے انسولین رات کو لگائیں یا افطار کے بعد لگائیں۔ واللہ العالم

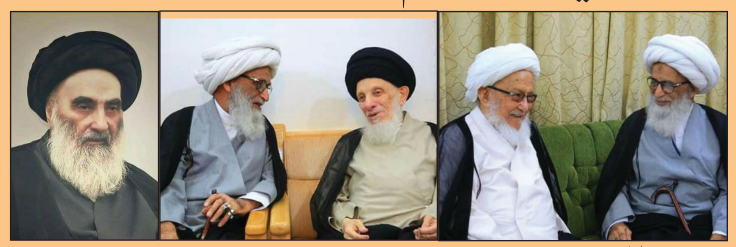
سوال: کیا امام علی معراج کی رات رسول اللہ کے ساتھ جمسانی طور پر گئے تھ؟ یا صرف رسول الله اکیلے ہی معراج پر گئے تھ؟

**جواب**:بسمر سبحانه! بعض روایات میں ایسا ملتا ہے کیکن ان روایات کی سند ورست نہیں ہے۔ واللہ العالم

سوال: زیارت یہ جانا کس کے بس میں ہے انسان کے بس میں ہے ییے كاكمال ہے يا مولا جيسے جاہے جب جاہے بلا لے

**جواب**: بسمہ سبحانہ! ان دونوں چیزوں کی ضرورت ہے مؤمن کا فریضہ ہے گراہ کیا ہے اس کو ہدایت پر پر نہ لے آئے۔ واللہ العالم

## مرجع عالی قدر دام ظله الوارف کی نجف انثر ف میں موجود بقیبه مراجع عظام (حفظهم الله) سے ملاقات



حضرت آیة الله العظمیٰ الحاج حافظ بشیر حسین النجفی (ام عله الوارف نے ماہ مبارک رمضان کے موقع پر نجف اشرف میں موجود مراجع عظام حضرت آیة الله العظمی سید علی الحسینی السیستانی (دام عله الوارف)، حضرت آیة الله العظمی سید محمد سعید الحکیم (دام عله الوارف)، حضرت آیة الله العظمی الشیخ محمد اسحاق الفیاض (دام عله الوارف) سے ملاقات کی مراجع عظام خطعم الله نے اس ملاقات میں امت مسلمہ خصوصا مؤمنین کرام کے جان و مال کی سلامتی کی دعائیں پروردگار عالم سے فرمائیں۔

## مرجعیت عظمی رمضان المبارک کا احیا کیسے کرتی ہے



ماہ رمضان رحمتوں اور برکتوں والا مہینہ ہے۔ جس کو ہر مومن اپنی بساط کے مطابق عبادت خدا میں گذارتا ہے۔ مگر مرجع عالی قدر آیت اللہ العظمی الشیخ بشیر حسین نجنی دام ظلہ کے مرکزی دفتر نجف اشرف میں اس کا احیا اسطرح ہوتا ہے کہ ہر رات دعاے افتتاح کی تلاوت کی جاتی ہے۔ اس کے بعد ججت الاسلام شیخ علا تعبی مجلس پڑھتے ہیں جس میں مرجع عالی قدر دام ظلہ خود شریک ہوتے ہیں اور آپ کے علاوہ نجف اشرف کے مومنین فضلاء علاء اور طلاب کی کثیر تعداد شریک ہوتی ہے۔ مجلس میں ماہ رمضان کی عظمت سیرت اهل بیت علیہم السلام اخلاق اور مصائب اہل بیت علیہم السلام بیان کیے جاتے ہیں۔ اس مجلس کے بعد مرجع عالی قدر دام ظلہ مختلف ممالک سے آئے ہوئے وفود سے ملا قات کرتے ہیں اور اپنی نصیحت سے ان کو فیضیاب کرتے ہیں. فدا سے دعا گو ہیں کہ وہ اس سلسلے کو تا قیامت جاری رکھے اور مرجع عالی قدر دام ظلہ کا سابیہ ہمیشہ ہمارے سروں پر قائم و دائم رکھے آئین.

### مرجع عالى قدر وام ظله سے حجة الاسلام مولانا منظور حسين جوادى عظه الله كي ملاقات



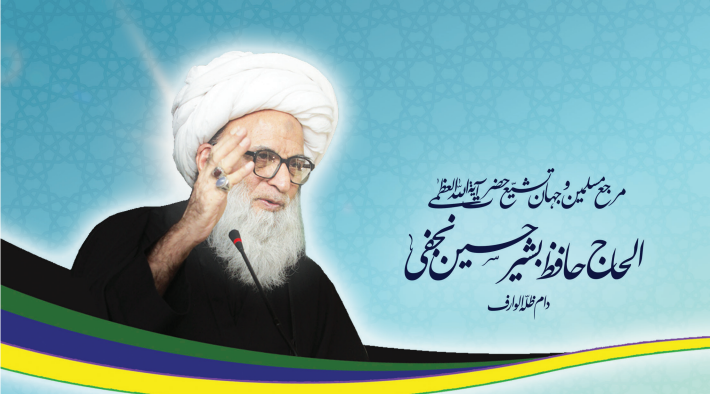
مدرسہ مصباح الهدی کے پرنسپل اور پاکتان کے مشہور خطیب ججت الاسلام مولانا منظور حسین جوادی حفظ اللہ نے مرجع عالی قدر آیت اللہ العظمی حافظ بثیر حسین نجفی دام ظلہ سے ان کے مرکزی دفتر نجف اشرف میں ملاقات کی۔اس ملاقات میں مرجع عالی قدر دام ظلہ نے فرمایا کہ میری یہ خواہش ہے کہ میں اپنی برصغیر کی قوم کو اس مقام تک لے جاؤں جس کی یہ مستحق ہے۔اور مزید برآں یہ فرمایا کہ ایک انسان کی ہدایت دنیا وما فیھا سے بہتر ہے۔آخر پر مولانا منظور حسین جوادی حفظہ اللہ کی طرف سے تبلیغات اور اصلاح کے حوالے سے جانے کی والی کاوشوں کو مرجع عالی قدر دام ظلہ نے سراہتے ہوئے مزید توفیقات کے اضافے کے لیے دعا فرمائی۔دوسری طرف ججت الاسلام مولانا منظور حسین جوادی نے قیمتی وقت دینے پر مرجع عالی قدر دام ظلہ کا تہ دل سے شکریہ ادا کیا

### یا کتنان کے سابق چیئر مین سینٹ کی مرجع عالی قدر دام ظلہ سے ملا قات



پاکتتان کے سابق چیئر مین سینٹ جناب سید نیئر بخاری نے مرجع عالی قدر آیت اللہ العظمی الحاج حافظ بشیر حسین نجفی الم علا سے ان کے مرکزی دفتر نجف اشرف میں ملاقات کی.

اس ملاقات میں مرجع عالی قدر 'المسے نے اس بات پر زور دیا کہ پاکستان کی حفاظت بہت اہم فریضہ ہے خاص طور پر پاکستان دشمن عناصر سے پاکستان کو پاک کیا جائے۔ اس کے بعد مرجع عالی قدر 'الم علم نے معزز مہمان کی توجہ اس طرف مبذول کرائی کہ پاکستان اور عراق کے درمیان تجارتی تعلقات کو بہتر بنانے کی ضرورت ہے۔ وہ تمام چیزیں جنگی عراق کو ضرورت ہے پاکستان ان سے مالا مال ہے۔ اس ملاقات میں مرجع عالی قدر دام ظلہ اور معزز مہمان سابق چیر مین سینٹ کے درمیان کچھ اور اہم ترین امور بھی زیر بحث رہے۔ آخر پر آئے ہوئے معزز مہمان نے قیمتی وقت دینے پر مرجع عالی قدر دام علی معزز مہمان سابق جیر میں عدر سے شکریہ ادا کیا۔



### محرم خطباء و ذاكرين كو چاہئے كه:

وہ خدا کی جانب سے انکو عطا کی گئ توفیق خطابت و ذاکری پر شکر کرتے رہیں اور مؤمنین کرام کو اس پُر آشوب دور میں ولایت محمد و آل محمد علیم اللام محمد علیم اللام محمد علیم اللام محمد علیم اللام حسین علیم اللام اور مرجعیت سے بہر حال متمسک رہنے کی تلقین کرتے رہیں اور لوگوں کو تقلید کے مسائل اور اسکی اہمیت سے باخبر کرتے ہوئے دین و عقیدہ اور نظام مرجعیت کے تحفظ میں اپنا کلیدی کردار ادا کرتے



سالانه ممبر شپ 300 روپے

مسرکزی ایڈریس:

امير المؤمنين عليه السلام ترسط ، صدر معتام بانا پور، نزد كيك نمب 2، بانا فيكثرى لا مورياكتان